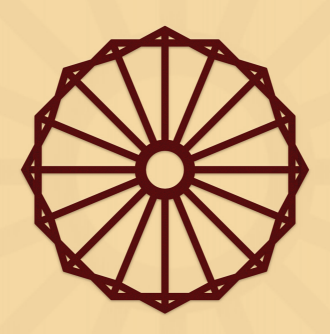
# مباني مبارزهي خشونت پرهيز

نویسنده: مایکل نِیگلِر مترجم: فرهاد میثمی



# مبانیِ مبارزهی خشونتپرهیز

نویسنده: مایکل نیگلِر مترجم: فرهاد میثمی



(ویراست یکم)

برای تمام کسانی که به نجات انسانیت از راه خشونت پرهیزی ایمان دارند و شهامتِ اثباتِ آن را هم دارند.

- م. نِيگلِر

"خشونت پرهیزی بزرگترین قدرتی است که نوع بشر از موهبتِ داشتنِ آن برخوردار شده است."

- مهاتما گاندی

ایس ترجمه، برگِ سبزی تقدیمی است به همه فعالانی که در مسیرِ حقِ تشکیلِ سندیکاها و تشکّلهای مستقلّ صنفی و مدنی، رنجهای فراوانی را به جان خریدهاند؛ از تحمّلِ زندان و تبعید گرفته تا انواع محرومیتهای اجتماعی، اخراج، قطع حقوق و غیره. گرفته تا انواع محرومیتهای اجتماعی، اخراج، قطع حقوق و غیره به کارگران، معلّمان، دانشجویان، فعالان حقوق زنان، وکلا، بازنشستگان و ... که ایستادگی شان نمونه ی عملی یکی از مطالبِ اساسیِ ایس کتاب است؛ جنبشهای اجتماعی از دو رُکنِ اصلی تشکیل می شوند: "سازنده" و "اعتراضی". غفلت از رکن "سازنده"، عامل شکستِ اغلبِ جنبشهای اجتماعی است. پرنده ی جنبش اجتماعی نمی تواند فقط با یک بال اوج بگیرد. تشکّل یابی در عینِ مؤثرتر کردن کنشهای اعتراضی، امکانِ کنشهای "سازنده" را نیز فراهم می کند. همین امر، اهمیتِ ایستادگی پای تشکّل یابی مستقل از حاکمیت را برای حال و آینده ی ایران دو چندان می سازد.

با احترامِ عمیق به پایداریشان فرهاد میثمی پاییز ۱۴۰۱، زندان رجاییشهر این متن ترجمهای است از: Michael N. Nagler, **The Nonviolence Handbook** A Guide for Practical Action;

A Guide for Practical Action; Berrett-Koehler Publishers, Inc San Francisco, 2014

استفاده از این ترجمه به هر میزان و به هرصورتی که باشد، بدون نیازی به ذکر نام مترجم و برای همه گونه مقاصد عام المنفعه کاملاً بلامانع است.

# ■فهرستِ مطالب

| 11 | دیباچه                                                   |
|----|----------------------------------------------------------|
| ۱۵ | بخش یکم – آشنایی با خشونت پرهیزی                         |
| ١٨ | زد و خورد، گریختن، و راهِ سوم                            |
| ۲۲ | کاربردهای خشونت پرهیزی                                   |
| ۲۵ | ساتیاگراها: اصطلاحی نو برای قاعدهای کهن                  |
|    |                                                          |
| ~١ | بخش دوم – هدفِ نیک: پروردنِ روح خشونتپرهیز               |
| ٣٢ | مشكلِ ما با "شخص" نيست                                   |
| ~~ | ۵ تمرینِ مقدماتی برای پرورشِ زیستِ بیخشونت               |
|    |                                                          |
| ۴١ | بخش سوم - وسیلهی نیک: بدانیم که در چه مرحلهای قرار داریم |
| ۴١ | مقاومتِ خشونت پرهيز تا چه شدّتي کافي است؟                |
| 49 | وقتی هیچ چیزِ دیگری مؤثر واقع نمیشود                     |
|    |                                                          |
| ۴۹ | بخش چهارم – به کارگیری نیروی خشونت پرهیز                 |
| ٥٠ | اصلِ رعايتِ تناسب                                        |
|    |                                                          |

| ۵١ | هنر مصالحه                                                  |
|----|-------------------------------------------------------------|
| ۵۴ | هدفی که میخواهیمش بهراستی چیست؟                             |
| ۵۶ | از همان خشتِ اول درست بنایش کنیم: رازِ برنامهی سازنده       |
|    |                                                             |
| ۶٧ | بخش پنجم - دقیق شدن در ژرفای ساتیاگراها                     |
| ۶۸ | در نظر گرفتنِ ثمراتِ <i>حقیقی</i>                           |
| ٧٢ | هنگام پیروزی چگونه رفتار م <i>ی</i> کنیم؟                   |
| ٧٩ | اَیا پُرَشمار بودن اهمیت دارد (یا نه)؟                      |
| ٨٢ | نمادها چقدر بهدرد ميخورند؟                                  |
|    | امكانِ سوء استفاده از خشونت پرهيزى:                         |
| ۸۵ | آیا ممکن است خشونت پرهیزی در راه ِ غیرِحق به کار گرفته شود؟ |
| ٨٧ | نقشِ رنج کشیدن در ساتیاگراها                                |
| ۸۹ | اعتصابِ غذا در ساتیاگراها                                   |
| 97 | بەدست گرفتنِ كنترل                                          |
|    |                                                             |
| ٩۵ | بخشِ ششم – چه چیزهایی آموختهایم؟                            |
| ٩٨ | شیوهای برای بودن                                            |
| ١  | جنبشی در حالِ فراگرفتنِ سرتاسرِ جهان                        |
|    | , , ,                                                       |

١٠۵

نكاتِ به ياد ماندنى: منبعى دم دستى

| ۱۲۱         منابعی برای خواندن و دیدنِ بیش تر         ۱۳۵         دربارهی نویسنده         نمایه (از ویراست دوم اضافه می شود)         مقدّمهی(!) مترجم | بادداشتها                                  | 111 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----|
| درباره ی نویسنده ۱۳۵<br>نمایه (از ویراست دوم اضافه می شود)                                                                                            | سپاس گزاری                                 | 171 |
| نمایه (از ویراست دوم اضافه می شود)                                                                                                                    | منابعی برای خواندن و دیدنِ بیش تر          | 175 |
|                                                                                                                                                       | دربارهی نویسنده                            | 170 |
| مقدّمهی(!) مترجم                                                                                                                                      | نمایه (از ویراست دوم اضافه م <i>ی</i> شود) |     |
|                                                                                                                                                       | مقدّمهی(!) مترجم                           | 140 |

## ديباچه

آن رایت<sup>۱</sup>

برایم مایه ی سرافرازی شد وقتی پروفسور نیگلر با من تماس گرفت و خواست که برای این کتابِ بسیار عالی دیباچه ای بنویسم؛ هم از آن بابت که کتابِ بسیار به هنگامی است (امروزه نیاز به خشونت پرهیزی در هر کاربستِ محتملی که داشته باشد، نیازی فوری و اضطراری است) و هم از آن بابت که او برای نوشتنِ چنین کتابی بسیار صاحب صلاحیت است.

طی ۱۲ سالِ گذشته [، یعنی از ۲۰۰۱ تا زمانِ نوشته شدنِ این دیباچه در ۲۰۱۳] شاهد آن بوده ایم که ایالات متحده در تلاش برای حلّ مسائل سیاسی در افغانستان، عراق، لیبی، پاکستان، سومالی، و یمن دست به حملاتِ نظامی زده است. نتایجِ فاجعه بارِ این اقداماتِ نظامی، اهمیّت رویکردی متفاوت برای چاره جوییِ تعارضات در هر دو سطحِ ملّی و بین المللی را برجسته می کند. کتابچه ی راهنمای مایکل نیگلر دربارهی خشونت پرهیزی، تذکرِ خوبی است بر این که چاره های جایگزینی برای خشونت وجود دارد.

من این دیباچه بر راهنمای خشونت پرهیزی را در حالی می نویسم که در سفری به شمالِ شرقِ آسیا هستم. در دو تا از کشورهایی که از آنها دیدن کردهام، شهروندان برای به چالش کشیدنِ اقداماتِ حکومتهاشان در حالِ استفاده از تاکتیکهای بی خشونت هستند. این درست همان

1. Ann Wright

موقعیتی است که پروفسور نیگلر اساساً بر آن تمرکز میکند (اگرچه موقعیتهای فراوانِ دیگری نیز تحتِ بررسی قرار گرفتهاند.). به عنوانِ نمونه، ژاپس را مثال میزنم که در آن، مفاد مربوط به جنگ در قانون اساسی [از طرف گروهی از سیاستمداران] موردِ تهدید و حمله قرار گرفتهاند [تا تغییر داده شوند]. مادهی ۹ قانون اساسیِ ژاپس بهنحو موفقیتآمیزی از زمانِ جنگ جهانی دوم تا کنون، مردمِ این کشور را به دور از جنگها و عملیاتِ نظامی نگاه داشته است. در مواجهه با تهدیدِ تغییرِ مذکور، شهروندانِ ژاپنی در هر روستا و حومهی شهری که فکرش را بکنید، کمیتههای دفاع از مادهی ۹ قانون اساسی تشکیل دادهاند تا پشتیبانی لازم برای حفظ آن را فراهم کنند.

در کرهی جنوبی، جزیرهی جِجو ا به محلِ تلاشهای خشونت پرهیز چشمگیری علیه ساختِ یک پایگاه نظامی دریایی مبدّل شده است. این پایگاه قرار است محلِ استقرار نیروهای پشتیبانی کره جنوبی و آمریکایی سامانههای دفاع موشکی بالیستیک باشد. در اینجا طی ۷ سالِ گذشته، اهالی دهکده ی گانگ جئونگ اقداماتِ حکومتشان در تخریب محیط زیستِ منطقه برای ساخت پایگاه دریایی مذکور را به چالش کشیدهاند؛ اقداماتی که تخریب یک منطقهی دریایی بکر و نیز یک سازند صخرهای گدازهای عظیم الجثّه و باستانی را در پی می آورد. یک سازند صخرهای از شیوههای متنوع را به کار گرفتند، شامل: بر پا کردن اردوگاههای صلح ایر روی آن سازند صخرهای استثنایی (که نامش اردوگاههای صلح ایر روی آن سازند صخرهای استثنایی (که نامش

<sup>1.</sup> Jeju

<sup>2.</sup> peace camps

14

گورومبي است)، ايجاد موانع انسانی در ورودی های پايگاه، سوار شدن بر سکوهای شناور حمل کننده ی قطعات عظيم بتونی که برای ساخت يک موجشکن بر روی دماغه های مرجانی بی همتا در نظر گرفته شده بود، بالارفتن از جرثقيل های ساختمانی عظیم و اشغال آن ها، و تشکيل زنجيره های انسانی متشکل از هزاران نفر دور تا دور پايگاه.

تا این جا، این تلاشهای خشونت پرهیز عظیم هنوز در متوقف کردن ساخت آن پایگاه دریایی موفق نشدهاند. از سوی دیگر در جزیرهی اُکیناوا، بالاخره اعتراضاتِ دیرپای شهروندان منجر شد به فرآیندِ خروج ١٠ هـزار تَـن از نظاميـان ايالاتِ متحـده از جزيره. اهالي ايـن جزيره طي ٢٠ سال گذشته حکومتهای ایالات متحده و ژاپن را از بابت استفاده از این جزیره برای ۷۵٪ از حضورِ نظامی آمریکا در ژاپن به چالش کشیدهاند. شهروندانی در اطراف و اکناف جهان در پی راههایی هستند که از طریق آنها سیاستگذاریهای زیانبار حکومتهایشان را به چالش بکشند و به بسیاری از شکلهای دیگر بیعدالتی نیز بپردازند و مورد توجه قرارشان دهند. كتابچهي راهنماي خشونت يرهيزي، ما را به آن راهها رهنمون ميسازد. هركسي كه بتوانيد بيه ما سرنخي يا اشارتي در باب به کار بستن ایمن تر و مؤثر تر خشونت پرهیزی بدهد، دارد خدمتی بـه نوع بشـر میکند. البتـه پروفسـور نِیگلِر در این عرصـه فقط یک "هركسي" نيست. تبحّر منحصربهفرد او قادرش ميسازد كه به روشني نظریمی گیرا و الهام بخش خشونت پرهیزی را شرح دهد، تصوّر والاتر آن نظریـه از انسـانیّت را ارائـه، و گلچینی از رویدادهای تاریخ شـورانگیزِ آن

<sup>1.</sup> Gurumbei

را روایت کند. عیناً همانطور که از عنوانِ فرعیِ کتاب بر می آید بالاخره ما برای آن نوع از مبارزه هایی که جهان بس به فوریّت نیاز مندِ آن هاست، راهنمایی در دست داریم.

من شهامت را وقتی با آن مواجه شوم می شناسم'، و من در شهروندانِ مصمّم و پرجرأتی که نَقلِ آنها در مثالهای پروفسور نیگلِر آمده (هم چون مواردی که شخصاً شاهدشان بودهام) شهامتِ بیش تری یافتهام تا در آن نیروهای نظامیِ تا بُنِ دندان مسلّحی که در مقابلِ آنان به صف شدهاند. می توان گفت دستورالعملِ طرزِ عمل آوریِ جهانی مبتنی بر صلح و عدالت عبارت است از: داشتنِ چنان شهامتی + تکمیلِ آن با دانشِ استفاده ی ماهرانه از خشونت پرهیزی (آنچنان که در این کتابچهی راهنما ارائه شده). امیدوارم مردمانِ بسیاری از این کتاب برای کمک به ما در پدید آوردنِ چنان جهانی استفاده کنند.

۱. نویسنده دیباچه (Ann Wright)، خود دارنده نشان شجاعتِ کشوری است.

## آشنایی با خشونت پرهیزی

قرن بیستم برای ما میراثی دوگانه بر جای نهاد. از یک سو، این قرن عصر قساوتها و خشونتهایی عظیم بوده است؛ از سویی دیگر، و شاید هم به سبب همان کورهی حوادث خشونت آمیز، طی این قرن با ظهور نوع تازهای از قدرت مواجه بودهایم، یعنی با قدرت "خشونتير هيزي" كه قادر است بشريت را به أيندهاي بهمراتب بهتر رهنمون سازد. شاید هم بیان دقیق تر این باشد که خشونت پرهیزی نوع تازهای از قدرت نیست بلکه نیرویی کهن است که در این عصر، كاربر دهاى تازهاى يافته است. مهاتما گاندى قدرت خشونت يرهيزى را در آزادسازی هند از حاکمیت استعماری بریتانیا به نمایش گذارد و مارتین لوتر کینگ آن را برای رهایی رنگین پوستان از برخی ستمها و تعدّیاتی که در ایالات متحده ی آمریکا بر آن ها می رفت، به کار گرفت. از آن سالها تا کنون، مردم بی شماری در اطراف و اکناف جهان - از مانيل تا مسكو، از كيپتاون تا قاهره، و يا در قالب "جنبشهاي اشغال" در سراسر جهان [نظير جنبش "وال استريت را اشغال كنيد!"] - با استفاده از جنبههای مختلف راهبرد خشونت یرهیزی توانستهاند به درجات متفاوتی در گسستن زنجیرهای بهرهکشی و ستم موفق شوند.

تجربه و تمرینِ خشونت پرهیزی ناظر است بر امری بنیادین دربارهی طبیعت انسان؛ دربارهی هویّتی که به صورت فردی یا در قالب یک

جماعت خواستارش هستیم. گاندی به سادگی می گوید: "خشونت پرهیزی قانونِ گونهی ما [یعنی نوع بشر] است."[۱] دکتر واندانا شیوا، رهبر نامدار نهضتهای مقاومت روستایی هند در سخنان اخیرش بیان داشته که اگر خشونت پرهیزی را برنگزینیم، انسانیتمان را به مخاطره انداخته ایم. در همین راستا کنش گر کرد عراقی، آرام جمال صابر نیز می گوید که اگرچه خشونتیرهیزی ممکن است سخت تر و نیازمند فداكارى بيش ترى نسبت به خشونت ورزى باشد، "كمترين دستاوردش آن است که شما انسانیت خود را در جریان آن از دست نمی دهید."[۲] این ها را باید در کنار میزان افسردگی، سوءمصرف مواد و خودکشی در ميان نظاميان آمريكايي اين روزها بگذاريم كه بهطرز وحشتناكي بالاست. مطابق آن چه یکی از آنان به یک کارگردان مستندساز گفته است، "دیگر خودم را - این کسی که هستم را - دوست ندارم. من روحم را در عراق از دست دادهام." یکی دیگرشان به یکی از دوستانم در مسیر سفرش به خاورمیانه به عنوان عضوی از یک گروه میانجی صلح مسیحی گفت: آن چه انجام دادهایم هنوز دست از سرم بر نمی دارد و مدام پیش چشمم ظاهر می شود ... حاضرم هرچه بخواهند بدهم تا بشود به گذشته برگردم و بعضی از کارهایی که کردهایم را به حالت ماقبل آن برگردانم. اما نمى توانم چنين كنم. با اين وجود، دستكم مى توانم از صميم قلبم از شما بهخاطر آنچه انجام میدهید تشکر کنم." ما از دریچهی این سخنان که شاهدی بر طبیعت انسان هستند، می توانیم به صورت توأمان نظری گذرا بر دو امر بیفکنیم: هم نظری بر هزینه ها و خسارات تجاوز به آن وجه از طبیعتِ خودمان، و هم بر مسیر منتهی به نجات و رهاییاش. پس تعجبی ندارد اگر این جا و آنجا، مردمانی که پیجوی روایت

تازهای از سرشت و سرنوشتِ بشر هستند اذعان بر اهمیتِ خشونت پرهیزی را آغاز کرده باشند. آنان خود را در جستوجویِ تصویرِ ذهنیِ متعالی تری از انسانیت می یابند که کمبودش به شدت حس می شود. بی تعارف، جهانبینیِ حالِ حاضرِ ما و نهادهایی که بر پایه ی این جهانبینی بنا شده اند خشونت را به عنوانِ قاعده و هنجار، یعنی امری پذیرفته و عادی تلقی می کنند. دگرگون کردن این مبنا می تواند موجب جهشی به پیش در مسیر تحوّل فرهنگی شود. چنین تغییری می تواند مشکلات اقتصادی، زیست محیطی، فردی و بین المللیِ ما را مرتفع کند یا نشان مان دهد که چگونه آنها را حل کنیم. خلاصه این که، به رسمیّت شناختنِ تام و تمامِ خشونت پرهیزی می تواند حکایتِ سرنوشت انسان را از نو به رشته ی تحریر درآورَد.

با این وجود، در حالِ حاضر اغلبِ مردم پویه شناسی اخشونت پرهیزی را به طورِ کامل نمی شناسند (و یا اصلاً نمی شناسند). کسانِ معدودی، امکاناتِ بالقوّهی آن را درک می کنند یا می دانند که آن را دقیقاً چگونه برای رهانیدنِ خودشان و سایرین از حرص، جبّاریت و بی عدالتی به کار گیرند. همان طور که گاندی اظهار داشته، اگرچه خشونت پرهیزی می تواند در سرشتِ ما حکّ شده باشد، اما تا زمانی که خیلی بهتر فهمیده و شناخته نشود نمی تواند در زندگی و نهادهای اجتماعیِ ما پدیدار شود. پردههایی از خشونت پرهیزی بی وقفه بر صحنه ی جامعه اجرا می شود اما کاربستِ آن به نحوی مطمئن و اثر گذار (و صد البته برای ایجاد تغییراتِ پایدار) نیازمند دانش و برنامه ریزی است.

<sup>1.</sup> Dynamics

### زدوخورد، گریختن، و راه سوم

به نظر می رسد که خشونتیرهیزی کمیاب و حتی شاید جزء استثنائات باشد. سیاست گذاران ظرفیت بالقوّهی آن و شاید حتّی صرف امكان پذير بودنش را به شدّت ناديده مي گيرند. خشونت، يا صدمهزدن عمدی به جسم شخصی دیگر یا آسیب رساندن به شأن و کرامت او چنان رایج است که انگار همیشه و همهجا حاضر است؛ خصوصاً اگر خشونت ساختاری را هم در حساب آوریم (که باید هم بیاوریم). خشونت ساختاری عبارت از آن بهره کشی یا سلطه و سیطرهای است که در پیکربندی یک نظام، سرشته شده باشد. با همه ی این ها، مشخص شده که فراگیر بودن ظاهری خشونت و نادر بودن خشونتپرهیزی، ناشيي از أن نيست كه جهان واقعاً أن گونه باشد، بلكه اين برداشت بيش تر زاییده ی شیوه ی نگرش ما به جهان است. محض نمونه، طریقه ی ما در کاربست علم تا قرن بیستم گرایش به تأکید بر ماده گرایی، جدا از هم بودن و رقابت داشته است. این نوع کاربست علم، به استعارهی "طبيعت بـا چنگ و دنـدان خونيـن" ميانجامـد. تنها هميـن اواخر بـوده كه علم نه فقط دربارهی ماهیت انسان بلکه بهطور کلی دربارهی طبیعت و تكامل زيستشناختي هم، تن به تغيير جهتي قابل توجه به سمت بينشي متعادل تر داده است. این بسط و شکوفایی بینش، البته اهمیت بسیاری برای خشونت پرهیزی دارد اما هنوز باید بیش از اینها راه خود را باز کند و پیـش بـرود تـا بـه جهان بینـی فراگیـر و متـداول تبدیل شـود.[۳]

اما این که ما بیش از اینها از نمونههای مثالی خشونت پرهیزی باخبر

نمی شویم، و ایس که آن را بسیار بیش از حد بیانر و بی حاصل یا منجر به تبعاتِ مأیوس کننده (نظیر آنچه در سوریه یا مصر رخ داد) می بینیم، دلیل دیگری هم دارد. آن دلیلِ دیگر ایس است که فرهنگ مدرن، ما را به خوبی برای درکِ نیرویی واقعاً موجود امّا فاقد جسمانیّتِ مادی مهیّا نمی کند. در واقع، واژهی "عدمِ خشونت" خودش بخشی از مشکل است. "عدمِ خشونت" تلویحاً حاکی از آن است که اصلِ قضیه، یعنی آن چیز اصلی و واقعی یا همان وضعیتِ پیش فرض، خشونت است و عدمِ خشونت فقط غیابِ آن است. این مشابهِ همان طریقی است که بسیاری از مردم هنوز دربارهی صلح می اندیشند و آن را منحصراً فقدانِ جنگ می پندارند. آنان بدین ترتیب حقیقت را سروته می کنند و به صورت تصنعی، گزینه های ما را محدود می کنند.

اگر از خشونت پرهیزی غافل بمانیم، واکنشِ ما در برابرِ یک تهاجم، تنها به دو امکان محدود می شود: مقابله به مشل کردن (زدوخورد) یا کوتاه آمدن (گریختن). از منظرِ خشونت پرهیزی، این به واقع اصلاً "انتخاب" نیست. یک رویکرد، واکنشی عیناً از نوع همان خشونت بوده است و رویکرد دیگر، این بوده که منفعلانه بگذاریم خشونت بر ما جاری شود (یا هم چنین بر کسی دیگر). هر دو رویکرد فقط به گسترشِ خشونت خدمت می کنند. انتخابِ واقعیِ ما، بینِ این دو نمودِ خشونت نیست. به جای این ها، امکانِ انتخابِ واقعیِ ما زمانی گشوده می شود که نخواهیم هیچیک از این دو نوع رویکرد را برگزینیم. تازه از آن موقع است که به واقع خواسته ایم با خشونت از طریقِ بدیلی متفاوت مواجهه کنیم. آندرو یانگ این بدیل متفاوت را با استناد به یک کهن آوازِ مذهبیِ سیاه پوستان "راهی به بیرونِ آن جا که هیچ راهی نیست" می خواند.[۴]

به ما عرضه می کند که شدنی و طبیعی است. کشفیاتِ قرن بیستمیِ نسبیت و واقعیتِ کوانتومی به ما نشان داد که هیچچیز آنقدرها مجزا و منف ک نیست که به نظر می رسد. همچنین، اکنون شواهد زیادی وجود دارد مبنی بر این که همدلی و همیاری [و نه رقابت] به واقع آن نیروهایی هستند که در فرآیند تکاملِ زیست شناختی دستِ بالا را دارند. انسانها و سایر نخستی ها با سلولهای عصبی ویژهای به نام "نورونهای آینهای" تجهیز شده اند که هر یک از ما را قادر می سازد در عواطف و احساساتِ تدیگری" شریک شویم. مشخص شده که از خود گذشتگی می تواند در دستگاه عصبی، اثرِ پاداشیِ شدیدی ایجاد کند. و البته، شواهد چشمگیری نشان می دهند که خشونت پرهیزی وسیلهای فوق العاده مؤثر در ایجاد تحول و دگرگونی اجتماعی است.[۵]

با همه ی این ها، هر قدر هم که خشونت پرهیزی طبیعی باشد قابل انکار نیست که همدلی و دغدغه مندی برای سعادت کسانی که مخالف ما هستند کار ساده ای نیست. این امر ممکن است به مایه ی تعارض و کشمکش درونیِ تمام عیاری برای فرد تبدیل شود. اما دلگرم کننده است اگر به یاد داشته باشیم که آن چه منبع قدرت بی خشونت است دقیقاً خود همین نزاع درونی است. و فقی آن چه کینگ بیان کرده: "عبارت مقاومت بی خشونت این برداشتِ نادرست می شود که این روش نوعی دست وی دست گذاشتن و هیچ کاری نکردن است که طی آن مقاومت کننده منفعلانه و در سکوت به شر گردن می نهد. اما هیچ چیز بیش از چنین تعبیری به دور از حقیقتِ خشونت پرهیزی نیست. هیچ چیز بیش از چنین تعبیری به دور از حقیقتِ خشونت پرهیزی نیست. البته مقاومت کننده را از این حیث که به هماوردش تهاجم فیزیکی نمی کند می توان منفعل محسوب کرد؛ در عین حال در تمام این مدت

ذهن و عواطف او پیوسته فعال است و بیوقفه در تلاش برای وادار کردن حریف به اذعان بر این که بر سَبیل خطاست."[۶]

هم خشمگین شدن در مواجهه با ظلم و هم ترس از آسیب خوردن جزء واکنشهای طبیعیِ آدمیزادند. مسأله این نیست که آیا ما حق داریم یا حق نداریم بترسیم یا به خشم آییم؛ مسأله این است که چگونه می شود آن هراس یا خشم را به مؤثر ترین شکل ممکن، برای دگرگون کردنِ اوضاع به کار گیریم. جین شارپ به عنوان یک متخصص برجستهی مطالعات خشونت پرهیزی خاطر نشان می سازد که اولین کاری که مردمانی ستمدیده باید انجام دهند، غلبه بر ترس فلج کنندهای است که موجب شده آنان زیر سلطه بمانند.[۷] محض نمونه، در شیلی قانون که موجب شده آنان زیر سلطه بمانند.[۷] محض نمونه، در شیلی قانون مردم شیلی ابزارها و امکاناتِ کافی برای پایین آوردنِ آگوستو پینوشه در مردم شیلی ابتدا باید بر ترسشان غلبه می کردند. این غلبه بود که به آنها قدرتی خلاقانه برای اقدام در این راستا بخشید.

شکی نیست که ما مجبور خواهیم بود بارها و بارها کشمکشهایی شخصی از این دست را در تقابل با احساسات و عواطف "طبیعی"مان از سر بگذرانیم؛ اما این امر در نهایت برایمان تبدیل به عادت و جزء خُلق و خوی مان می شود. و وقتی که بتوانیم ترس یا خشمان را در قالب کارمایهای خلاق ابراز کنیم، آن زمان است که قدرتِ آفرینش گرخشونت پرهیزی را در اختیار گرفته ایم. از حیث عواطف و هیجانات، ما نه از روی ترس خواهیم گریخت و نه از روی خشم حمله ور خواهیم شد؛ ما با مهر و خیرخواهی ایستادگی می کنیم. از حیث اهداف و مقاصد آگاهانه، ما نه کُشته مرده ی پیروز شدن هستیم و نه هراسان باختن؛

هدفِ ما رشد كردن است و باليدن، اگر مقدور باشد حتى همراه با همان كساني كه با ما ضدّيت مي ورزند.

#### كاربردهاى خشونت يرهيزى

همه ی ما نیروی خشونت پرهیزی را بارها و بارها در تعاملاتِ عدیده ای به کار گرفته ایم، بدون آن که چنین نامی بر آن نهاده باشیم. پیش آمده که نزدیک بوده انتقاد تند و تیزمان را به فردی دیگر ابراز کنیم، اما پیش از آن از ذهن مان گذشته است که، "خُب، گمان کنم خودم هم یک وقتهایی همین کار را کرده باشم." و بعد به جای زبانِ تند و تیز، عباراتی نرم تر و مشفقانه تر به کار برده ایم. زمانی که نفر جلویی مان در صف کارش زیاد طول کشیده، شده که بی قراری مان را تحمّل کرده ایم و به روی خود نیاورده ایم. [اگرچه موردِ غریبی است، اما] برای این که تعداد مثال هایمان را بیش تر کنم این را هم بگویم که یکی از دوستانم با فردی مواجه شد که مشغول باز کردن درب اتومبیلش بود تا آن را بدزدد؛ دوستم با آن مرد جوان دست داد و از او که مبهوت مانده بود پرسید که آیا پولی نیاز دارد، و بعد هم راهی اش کرد برود. [طبیعی برسید که آیا پولی نیاز دارد، و بعد هم راهی اش کرد برود. [طبیعی نقره و ... بیفتیم! – م]

خشونت پرهیزی به عنوان نیرویی بنیادین، مثل نیروی گرانش (جاذبه) همه اوقات بی سروصدا در کار است. ما تمایل داریم اصطلاح خشونت پرهیزی را فقط زمانی به کار ببریم که نوعی از درگیری، خصوصاً بین شهروندان و حکومت شان، فَوَران کرده باشد.

اما خشونت پرهیزی بدون این که توجهی جلب کند در بسیاری از حوزههای دیگر جاری است و دارد کار می کند؛ و در هر موقعیتی قابل استفاده است، از انقلابهای ملی گرفته تا تعاملات و روابط متقابل فردی. بنابراین، اگرچه مثالهای من در این کتاب عمدتاً بر مردمی متمرکز است که در جنبش های قیام گونه شرکت دارند، اما همه ی ما می توانیم از درک یو په شناسی این نیرو بهرهمند شویم. هر کس که با یکی از صُور عدیده ی خشونت در جهان مان مواجه شده باشد (اعمّ از ایس که از نوع زور عریان و بی پرده باشد یا پوشیده در قالب بی عدالتی سرشته در ساختار یک نظام) و احساس کند که به دفاع از کرامت انسانیاش در برابر آن خشونت فراخوانده می شود، می تواند از اتّخاذ موضع خشونت پرهيز نسبت به همهي جانداران منتفع شود. اصولي اساسی وجود دارند که زیربنای پویهشناسی کنش خشونت پرهیز را تشكيل مى دهند. اميد من به أن است كه اين كتاب همراه با منابع متنوعی که در انتهایش فهرست شدهاند، بتواند به کنش گران کمک کند تا این اصول را بشناسند. اما با قدری قوّهی تخیّل، همهی افراد [و نه فقط کنش گـران] می تواننـد اصـول مذکـور را در زندگی روزمرّهشان به کار گیرند. این اصول می توانند تبدیل به سبک زندگی ما شوند.

پیش نیازِ چنین چرخشی به سوی خشونت پرهیزی آن است که تصور کنونی مان از خود به عنوان موجوداتی جسمانی، جُدا از هم و رقابت جو را با گذشتِ زمان کنار بگذاریم و از آن فراتر برویم. فکرش را بکنید چه می شد اگر ما در روابط بین الملل جویای راه سومی می بودیم؛ به عنوان مثال در موقعیت های اسفانگیزی نظیر روآندا یا سوریه که در هنگامهی آن ها جامعه ی بین المللی تصور می کند تنها گزینه هایش عبار تند از ریختن

بمب بر سر کسانی (جنگ) یا دست روی دست گذاشتن (گریز از مسؤولیت). خشونت پرهیزی در چنین موقعیتهایی مستلزم پافشاری بر قوانین بین المللی، میانجی گری و دیپلماسی، شکل دادن به کمیسیونهای آشتی و مصالحه، و از این قبیل است. اگر بازیگرانِ رسمیِ روشن بینی در کار بودند که درمی یافتند خشونت پرهیزی به واقع چیست و چه الزاماتی دارد، آنگاه در چنان موقعیتهایی مجموعهای جامع از راه حلهای عدیده و گوناگون پدیدار می شد. نقش آفرینان جامعه ی مدنی یا غیر حکومتی می توانند نقش هایی حتی بیش از این ها ایفا کنند؛ مثلاً در کسوت طرف می توانند نقش هایی دا از قش هایی دا از قسون به فعل درمی آورند.

راه سریع و آسانی برای خشونت پرهیز شدن وجود ندارد. این امر مستلزم تلاشی بی وقفه است و چالشی است مادام العمر. یادگرفتن درباره ی آن بسیار مفید است، اما این تازه فقط اول ماجراست. یادگیری همراه با تمرین و عمل بسیار اثر بخش تر است.

خوش بختانه خشونت پرهیزی شیوه های بسیاری برای خلق تغییراتِ سازنده ی پایدار و بلندمد تی عرضه می کند که ما را قادر می سازد نهادهای اجتماعی را بر شالوده ای انسانی تر و بادوام تر بازسازی کنیم. هم چنان که در ادامه ی متن خواهیم دید، لزومی ندارد که همه ی آن رهیافت ها مقابله جویانه باشند. گاندی درباره ی این تجربه، تعبیرِ آزمایش با حقیقت" را به کار می برد. هر یک از ما، مستقل از آن که مرتبه ی اجتماعی مان یا نسبت مان با کنش گری چه باشد، می توانیم این

<sup>1.</sup> experiment with truth

آزمایش بزرگ با حقیقت را مطابق با ظرفیتهای خودمان و شرایطی که با آن مُواجه می شویم انجام دهیم.

از آن جا که کاربرانِ مختلف به شیوههایی گوناگون و در شرایطی بسیار متفاوت می توانند اصل یا نیروی خشونت پرهیزی را در کار گیرند، من در این جا بر خودِ آن اصل یا نیرو متمرکز شدهام، بی آن که سعی کنم بیش از حد توضیح دهم که آن نیرو دقیقاً چگونه می تواند به بهترین نحو به کار گرفته شود. با پدید آوردنِ یک زیرساختِ مناسب و قدری قوهی تخیل، در پی درونی کردنِ اصولِ پایهای و جذب و تحلیل بردنِ آنها می توانیم اصلِ کلی خشونت پرهیزی را با هر موقعیّتِ معیّن یا مفروضی و فق دهیم و البته بهترین عمل ورزی های خاصِ خودمان را در راستای آن بیابیم و ترتیب دهیم.[۸]

### ساتیاگراها: اصطلاحی نو برای قاعدهای کهن

مطالعه ی "تاریخ" ممکن است موجب این برداشت شود که حیات در قالب سلسلههای پایانناپذیری از رقابتها، کشمکشها و جنگها به پیش میرود. اما گاندی از ۱۹۰۹ خاطر نشان کرد که تاریخ آنچنان که ما به مشقِ زیستنش مشغولیم، "ثبت و ضبطی است از تمام گسیختگیها و وقفههایی که در عملکرد یکنواختِ نیروی مِهر یا روح رخ می دهد ... در دانشِ مرسوم تاریخ، طبیعی بودنِ نیروی روح (مِهر) مورد توجه نیست. [و بهجای آن، وقفههای عملکرد آن نیرو اصلِ ماجرایی فرض می شود که باید روایت شود.]"[۹] توجه داشته باشید که گاندی تا

این جا از اصطلاح "خشونت پرهیزی" استفاده نکرده است. تا آن زمان، این اصطلاح هنوز (به عنوان ترجمهای از آهیمسا) متداول نشده بود. از سوی دیگر، او پیشتر اصطلاح غلطانداز "مقاومت منفی" را کنار گذاشته بود؛ لذا ناگزیر بود در حول و حوش همین ایام به ابداع اصطلاح دیگری بپردازد: ساتیاگراها (که در زبان اصلی به صورتِ /ساتیاحگراها/ تلفظ می شود: "حقیقت را تلفظ می شود." ساتیاگراها گاه برای اشاره به خشونت پرهیزی در معنایی عام به کار می رود، هم چنان که در نقل فوق چنین است. اما گاهی ساتیاگراها اشاره به معنای خاصی از خشونت پرهیزی در قالب میارزه ی فعّال همراه با ایستادگی دارد.

ساتیاگراها بر اساس واژه ی سانسکریتِ sat که "حقیقت" یا "واقعیت" معنا می دهد (و البته معنای "نکوکاران" نیز می دهد) بنا شده. گاندی با ابداع این اصطلاح کاملاً روشین ساخت که او خشونت پرهیزی را به عنوانِ وجود و واقعیتی محض می بیند که خشونت با آن نسبتِ سایه یا انکار و عدم دارد. [ به تعبیر تیموتی فلیندرز، عجیب خواهد بود اگر به "نور" بگوییم "عدم تاریکی!"، چراکه این تاریکی است که عدم نور است. می در بنین علی شدن خشونت پرهیزی در بلندمدت حتمی است: "جهان بر بنیان satya یا حقیقت استوار است. Asatya به معنی دروغ،

<sup>1.</sup> nonviolence

<sup>2.</sup> ahimsa

<sup>3.</sup> passive resistance

<sup>4.</sup> satyagraha

معنی ناموجود نیز می دهد و satya یا حقیقت هم چنین معنای آنچه که هست دارد. اگر کذب آنچنان از هستی بی بهره است، پیروزیاش ناممکن است. از سوی دیگر، حقیقت که ماهیتِ آن "هستی" است، هرگز قابلِ انهدام نیست. این لُبّ مطلبِ آموزه ی ساتیاگراها است."[۱۰] هرگز قابلِ انهدام نیست. این لُبّ مطلبِ آموزه ی ساتیاگراها است. "[۱۰] اگرچه معنای تحتاللفظیِ ساتیاگراها "حقیقت را محکم چسبیدن" است، غالباً به "قدرتِ روح" ترجمه می شود که بدک هم نیست. همه ی ما این قدرت را در ضمیرمان داریم. در شرایطی مناسب، این قدرت می تواند از هر کسی بروز یابد و نتایج اعجابآوری را سبب شود. این امر به بهترین وجه در پدیدهای که "لحظهی بی خشونت" خوانده می شود بروز می یابد. "لحظه ی بی خشونت" هنگامی است که "قدرتِ توقفناپذیرِ" خشونت پرهیزیِ یک گروه، رو در روی اعتقادِ ظاهراً لایتغیّر گروهی دیگر بر خشونت ورزی قرار می گیرد. این لحظهی مواجهه، گروهی دیگر بر خشونت ورزی و شرود؛ که گاه آشکار است و بلافاصله رخ می دهد و گاه با فاصلهای در آینده.

محض نمونه، چنین مواجههای در سال ۱۹۶۳ در شهر بیرمینگهام آلاباما برای راهپیمایانِ سیاهپوست رخ داد. اعتقادِ الهامبخشِ آنان چنین بود که "آزادیمان را به دست میآوریم، و وقتی چنین کردیم ... برادرانِ سفیدپوستمان را [نیز] آزاد ساختهایم." آنطور که یکی از رهبرانشان به نام دیوید دلینجر نقل کرده، آنان به طرزی غیرمترقبه ناگاه خود را در برابر صفی از پلیس و نیروهای وضع اضطراری همراه با سگها و شلنگهای آبپاش یافتند. راهپیمایان زانوی نیایش بر زمین گذاردند.

<sup>1.</sup> nonviolent moment

بعد از مدت کوتاهی، انگار که روحشان سرمست و در وجد شده باشد، از جای برخاستند (پنداری کسی به آنان علامت داده باشد) و با آرامش و خونسردی به سمتِ نیروهای پلیس و نیروهای وضع اضطراری گام برداشتند. زمانی که به محدوده ی صدارَسِ یکدیگر رسیدند، برخی از آنان چنین می گفتند: "ما هیچ کار نادرستی نمی کنیم؛ فقط آزادی مان را می خواهیم. شما از این کارهایی که می کنید چه حسی دارید؟"[۱۱] اگرچه فرمانده پلیس که خود یک طرفدارِ بدنام جداییِ نیژادی بود پشتِ سر هم فریاد می زد که "آبپاشها را باز کنید!"، مأموران انگار که دستان شان فلج شده بود. راهپیمایان با خونسردی به سمتِ آنان گام برداشتند و درست از وسطِ صفوفِ پلیس و آتش نشان ها عبور کردند.

گاندی که ایس پدیده را بهدفعات مؤثر یافته بود توصیف زیبایی درباره آن دارد که ایس دگرگونی چگونه رخ میدهد: "آنچه ساتیاگراها در چنین مواردی انجام میدهد پسرزدنِ خِرَد نیست بلکه رهاسازیِ آن در چنین مواردی انجام میدهد پسرزدنِ خِرَد نیست بلکه رهاسازیِ آن از سکون است و تثبیتِ تسلّطِ آن بر تمایلاتِ فرومایهای نظیرِ تعصّب، نفرت و امثالِ آنها. به بیانی دیگر که میتواند متناقض نما تلقی شود، ساتیاگراها خِرَد را به بردگی نمیگیرد، بلکه مجبورش میکند که آزاد باشد." آنچه او در اینجا "خِرَد" میخواندش بهتر است به عنوانِ آن آگاهی است که خشونت پرهیزی "قانونِ بَرینِ گونهی ما [یعنی نوع بشر] این است که خشونت پرهیزی "قانونِ بَرینِ گونهی ما [یعنی نوع بشر] است. "همان طور که پیش تر هم گفتیم، این آگاهی در هر کس نهفته است و این وضعیتِ طبیعیِ انسان است، اگرچه ممکن است موقتاً توسط ابرهای تیره ی نفرت پوشانده شود. در اصل، اگر زمان و مهارت

لازم در اختیار باشد باید قادر باشیم این آگاهی را بهواقع در هر کسی برانگیزانیم. وقتی این آگاهی برانگیخته شد، به صورتِ خودکار بر آن "تمایلات فرومایه" پیشی می گیرد.

بشر ظرفیتِ بالقوّه ی خشونت پرهیز بودن را دارد؛ همچنین، ظرفیت واکنش به خشونت پرهیزی را نیز وقتی به او عَرضه شود داراست. این توصیف در مقایسه با تصویری که رسانه های عمومی و فرهنگ جاری مان از انسان ارائه می دهند، تلویحاً تصویری بسیار والاتر از انسان را به نمایش می گذارد. اما درست به سبب خود همان فرهنگ جاری، نمی توانیم توقع داشته باشیم که ظرفیت بالقوّه ی خشونت پرهیزی مان به خودی خود شکوفا شود. برای محقّق کردن این ظرفیت، ابتدا باید تلاش کنیم که آن را بهتر بشناسیم و ضمن یادگیری ناشی از تمرین مداوم، استفاده ی خلاقانه از آن را در روابط، نهادها و فرهنگ مان به صورتِ عادت درآوریم. از آن پس، برای آن که جادوی خشونت پرهیزی بتواند در وضعیت کشمکشهای شدید (شبیه مثال بیرمینگهام) مؤثر واقع شود، دو عنصرِ اساسی باید حاضر باشند: ۱-هدف نیک ۲-وسیله ی

۱- ما در رهیافت به تغییر وضعیت مان، از هدفی نیک بهره می جوییم. هدف ما علیه سعادت و بهروزی هیچ کس نیست و نیازی هم نداریم که چنان باشد.

۲- ما وسیله و روشی نیک را به کار میگیریم. روشی ناراست چون خشونتورزی هرگز نمی تواند در بلندمدت به تأمینِ هدفی نیک منتهی شو د .

منشأ توانيابي و قدرت و استقامتِ ما در ساتياگراها در اين است

#### ۳۰ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

که هدفی نیک داشته باشیم و از وسیلهای نیک استفاده کنیم. اگر از روی عصبانیت، حسد یا ناآگاهی دست به عمل بزنیم دیگر اهمیتی نخواهد داشت که آرمانِ ما تا چه حدّ پاک باشد، چرا که در هر حال بهدرستی به آن راه نخواهیم برد. توجه کنید که راهپیمایانِ بیرمینگهام از حریفانشان می پرسیدند: "دربارهی این کاری که می کنید چه حسی دارید؟" به عبارتِ دیگر، آنان به حریفشان گونهای آگاهی اخلاقی نسبت می دادند و از این طریق به برانگیختگی آن آگاهی برای تأمینِ خیر خود حریف یاری می رساندند.

به همین منوال، واضح است که اگر به اتّخاذ خشونت ورزی تن در دهیم، وسیلهای نیک را به کار نبرده ایم. بیایید هر دوی این رهنمودها (هدف نیک و وسیله ی نیک) را به نوبت طی دو بخشِ آتی بررسی کنیم.

# هدف نیک: پروردنِ روح خشونت پرهیز

همانطور که در عباراتِ اعلامیهی سال ۱۹۹۳ شورای مذاهبِ جهان آمده، "وحدت بنیادین خانوادهی بشری بر روی زمین" مورد حمایت متون مقدّس تمام سنّتهای دینیِ جهان قرار دارد.[۲۲] از این رو جای تعجّب ندارد که سرشناس ترین رهبرانِ خشونت پرهیز (نظیر آنگ سان سو کی، خان عبدالغفار خان، کینگ، و البته گاندی) در این راستا از اعتقاداتِ دینیِ مربوطه شان الهام گرفته اند. آنان برای تقویتِ بینش و کنشِ خشونت پرهیز در مواجهه با تهدیدها و خشونت، غالباً از تمریناتِ روحی متعلق به سنّتهای ایمانی شان نیز سود جسته اند.

مستقل از آن که تعلّقِ مذهبی داشته باشیم یا نه (کما این که امروزه اغلب نداریم)، دستیابی به منابع ژرفتر خشونت پرهیزی تا حدودی نیاز به تصور ضمنیِ این امر دارد که همهی ما "در قالبِ سرنوشتی مشترک به یکدیگر گره خوردهایم." (این تعبیر را کینگ زمانی که در بیرمینگهام زندانی بود به کار برد.) بایستی که درجاتی از احساس همداستانی میان ما حتی با حریفان مان وجود داشته باشد؛ میزانی از اطمینان که آنان نیز تواناییِ دستیابی به کمال را دارند، صرفنظر از آن که حالتِ روحیِ کنونی شان تا چه حد خصومت آمیز باشد. باید دریابیم که ما قابلیت ها و منابعی درونی داریم که اتکا به سلاح، ثروت و عدّه ی زیاد را غیرضروری می سازد. باید دریابیم که طرحی معنادار از هستی در

میان است که در قالبِ آن می توان هر مشکلی را حل کرد بدون آن که کسی آسیب چندانی ببیند.

# مشكل ما با "شخص" نيست

لازمه ی بازی یا تعاملِ با حاصلِ جمع صفر چنین است: برای آن که من ببرم، شما باید ببازید. پیش تر دربارهی متن "راهی به بیرون از آنجا که راهی نیست "صحبت کردیم. از منظری خشونت پرهیز آن چنان که در متن مذكور آمده، ما ديگر هيچ مناقشهاي را به منزلهي يك تعامل با حاصل جمع صفر (برد - باخت) نمی نگریم. صورت بندی مسأله در این نوع نگرش، در قالب "من عليه شما" نيست بلكه "من و شما با هم عليه مشکل" است. راهمی وجود دارد که هر دوی ما می توانیم از آن بهرهمند شويم و حتى طي آن رشد كنيم. قابليت تبديل مشاجره به همانديشي برای حل مسأله، تبدیل منازعه به تجربهای از یادگیری و دست آخر، تبدیل حس بیگانگی به گونهای آگاهی از یگانگی، همه ی گروه ها را منتفع میسازد و گرایشی قـوی بـه سـوی یافتـن راهحلهـای خلّاقانـه در همگان پدید می آورد. از همین بابت است که کنش گر خشونت پرهیز سعی بر آن دارد که هرگز چشمانداز توافق و آشتی محتمَل را از دست ندهد و برای او بسیار مهم است که "خصومت را از میان بردارد، نه خصم را."[۱۳] جهت گيري ما بايستي عليه "معضل" باشد و نه هرگز عليه "شـخص".

پروردنِ چنین مقصودی همیشه آسان نیست، اما طریقِ فوقالعاده مؤثری برای عملی کردنِ آن وجود دارد: باید تالاش کنیم که هرگز نه

كسي را تحقير كنيم و نه تحقير را بپذيريم؛ چرا كه اين امر براي همگان خسارتبار است. برای هر کس به غایت دشوار است که با سرافکندگی یا خفّت زندگی کند. کسی که ما را با خشونت تهدید می کند، از این بابت تکانهای کوچک امّا قابل ملاحظه از شرم و ننگ احساس می کند که حتّی ممکن است به صورت ناخود آگاه رخ دهد. از این رو، هنگامی که ما تغییر زمینهی تعامل به سوی خشونت پرهیزی را در میان می گذاریم، به هماوردمان راهی برای برونرفت از آن وضعیت ارائه میدهیم. من اذعان به چنین مقصودی را در قالب یکی از بهترین اصطلاحاتی که معادل با خشونت پرهیزی در هر زبانی شناختهام، در این عبارت از زبان فيليبيني يافتهام: alay dangal به معنى "پيشنهاد كرامت". اين اصطلاح نخستين بـار طي انقـلاب ١٩٨٤ فيليپين (مشـهور بـه انقلاب قـدرت مردم) به کار گرفته شد.

از همین منوال، پیامبر اسلام زمانی به پیروانش گفت که آنان بایستی همگان را ياري دهند و اين حتى شامل ستمگران نيز مي شود. وقتى پیروان از او پرسیدند که چطور ممکن است کسی بتواند به یک ستمگر کمک کند، پاسخ داد "با بازداشتن او از ستمگریاش."[۱۴] این رهنمودی فوقالعاده سودمند براي ما فراهم ميسازد تا آن را در خطّ مقـدّم افكارمان بنشانيم: هرقدر بيش تر انسانيت حريف تان را مورد ملاحظه قرار دهيد، به گونهای ثمربخش تر می توانید با ظلم او بستیزید.

خوش بختانه ما در ساتیاگراها در الزام گزینش بین پای بندی به اصول اخلاقی و یا اقدام بر اساس مصالح استراتژیک قرار نمی گیریم. در این آموزه، وسیلهی درست و پاک (نظیر خشونتپرهیزی) در بلندمدت به تأمين هدف درست و پاک (نظير عدالت) مي انجامد. اين حقيقتاً جنبهاي

بصیرت بخش و درس آموز از خشونت پرهیزی را مطرح می کند. برخلافِ آنچه که مثلاً در یک کارزارِ نظامی مشاهده می شود، منابع اصلیِ مورد استفاده ی خشونت پرهیزی محدود نیست. وقتی من شما را مورد احترام و توجه قرار می دهم، چیزی را از کف نمی دهم یا از موجودیِ خودم چیزی کم نمی شود. اما در سمتِ مقابل، خشونت ما را بر چیزهایی مادی متمرکز می کند که کمیاب و ناپایدارند. این تمرکز موجبِ ایجاد رقابت جویی و بیمناکی [از کمبود] می شود.

قصد ما برجدا کردنِ شخص از مُعضَل و حفظ کرامتِ "دیگری" همراه با حفظ کرامتِ خودمان، در آنِ واحد هم روش و هم هدفِ ساتیاگراها است. همانطور که گاندی گفته است، "عدمِهمکاریِ واقعی، عدمِهمکاری با تباهکاری است، نه با تباهکار." او این تمایز بین بدی (عمل) و بدکار (شخص) را حتی در مواجهه با سخت ترین آزمایشی که خشونت پرهیزی می توانست در معرضِ آن قرار گیرد از دست نداد. این سخت ترین آزمایش همانا دفاع از کشور در برابر تهاجمِ تمام عیارِ یک دشمنِ قاطع بود. هند در ۱۹۴۲ در هراس از تهاجمِ ارتش ژاپن به سر می بُرد. در آن زمان، دستان هند هنوز توسط استعمار بریتانیا بسته بود خطرنشان کرد که مقاومتِ خشونت پرهیز چگونه می تواند به اجرا گذاشته شهد:

"اگر ما یک کشور مستقل بودیم، می توانستیم برای بازداشتنِ ژاپنی ها از اشغالِ کشور کارها را به شیوه ی خشونت پرهیزانه ترتیب دهیم. مقاومتِ خشونت پرهیز آنچنان که هست را می شد از همان لحظه که ژاپنی ها سربازهاشان را پیاده کنند آغاز کرد؛ بدین ترتیب که مقاومت کنندگانِ

خشونت پرهیز می بایست از هر گونه مساعدت و همکاری با آنان امتناع کنند، حتی در حد فراهم کردنِ آب. چرا که آنان هیچ وظیفهای در این باره ندارند که به کسی برای غارتِ کشورشان کمک کنند. اما اگر یک ژاپنی راهش را گم کرد و در حالِ مرگ از تشنگی بود و به عنوانِ یک انسان درخواستِ کمک کرد، یک مقاومت کنندهی خشونت پرهیز که نباید هیچکس را به عنوانِ دشمنِ خویش بیانگارد، بایستی به آن تشنه آب بدهد. فرض کنید ژاپنی ها مقاومت کنندگان را وادار کنند که به آنان آب بدهند؛ در این صورت مقاومت کنندگان باید در جریانِ عملِ مقاومت جان دهند! ولی تن به همکاری با آنان ندهند.]"[10]

ایس پندارِ جسورانه زمانی که ارتش شوروی برای سرکوب اصلاحات در ۱۹۶۸ به چکسلواکی یورش برد جامه ی واقعیت بر تن کرد. چاره جویانِ چک می دانستند که مقاومتِ مسلّحانه کار عبشی خواهد بود. در عین حال، آنان مقررات منع رفت و آمد را شجاعانه نقض و از تمام انواع فرامینِ دیگر نیز سرپیچی کردند؛ اما با سربازانِ شوروی دوستانه رفتار کردند و تلاش کردند آنان را به عنوانِ اعضای جامعه ی انسانی ببینند و خشم علیه آنان را به وجودِ خود راه ندهند. نتیجه ی این واکنشِ غیرمنتظره چنان بود که سه لشکرِ پیمان ورشو با سربازانی بالغ بر نیم میلیون نفر تا ۸ ماه قادر نبودند کنترل کشور را به دست گیرند. افزون بر شجاعت و شوخطبعیِ شهروندانِ چک، آن چه تا حد زیادی سبب موفقیّت آنان در مواجهه با سختی های طاقت فرسا شد مهارتِ آنان در بود. ما امروزه این راهبرد را دفاعِ شهروندمور می نامیم که همراه با بود. ما امروزه این راهبرد را دفاعِ شهروندمور می نامیم که همراه با بود. ما امروزه این راهبرد را دفاعِ شهروندمور می نامیم که همراه با

دفاع نظامی را شکل میدهد.

تمام خشونتها در اثر ناکامی یا امتناع از شناسایی دیگری به عنوان انسان تمام و كمال أغاز مى شوند. از اين رو، دستيابى ريشه دارتر به خشونت پرهیزی بایستی بیدارسازی مجدّد انسانیّت حریف را شامل شود. اگرچه بهیاد داشتن این امر دشوار است، اما حتی یک شکنجه گر هم یک آدم است؛ آدمی که بهواسطهی جهل و بیعاطفگی تصور می کند درست است که دیگران را شکنجه دهد، اما هنوز جایی در اعماق وجود او، آدمیتی نهفته است. بنابراین حتی کسی تا این حدٌ تهی شده از صفات انسانی که حاضر به انجام چنان اعمالی است، تمایلی نهفته دارد که صفات انسانی از دست رفته را بازیابد. زمانی که تشخص انسانی "دیگری" را در نظر می داریم، به این میل باطنی او دست می یازیم. این همان دلیلی است که موجب می شود مقاومت خشونت پرهیز حتی قادر به غلبه بر حریفانی گردد که تا بُن دندان مسلح و در خشونت ورزی قاطعانـد.[۱۶] کمتریـن دستاورد خشـونتپرهیزی آن است کـه مـا را در برابر اثرات مخرّب در دل داشتن خشم و تهی شدن از صفات انسانی حفظ می کند. بیایید فراموش نکنیم که رهایی فردی خود ما از خشم، ترس و امثال اینها در اثر ممارستهای خشونت پرهیزانه، دستاورد كوچكى نيست.

یک رکنِ مهم از قصد ما بر این که [حتی] با یک مهاجم به عنوانِ یک انسان رفتار کنیم، اجتناب از برچسبزنی به اوست. برچسبزنی موجبِ شخصیت زدایی می شود. از آنجایی که همه ی ما در برابرِ کشتنِ یکدیگر دچار احساس انزجارِ طبیعیِ روان شناختی می شویم، سربازان برای غلبه بر این احساس، غالباً از برچسبزنی استفاده می کنند [که

موجبِ شخصیت زدایی از سوژه ی انسانی می شود و خشونت نسبت به او را تسهیل می کند.] کسی که حقیقتاً خشونت پرهیز باشد، هرگز کسی دیگر را شخصیت زدایی، تحقیر یا انسانیّت زدایی نمی کند، حتی - و خصوصاً - در زمانِ اجرای مقاومتِ خشونت پرهیز. کینگ زمانی درباره ی بی عدالتی چنین گفت که بی عدالتی در هر جا، تهدیدی برای عدالت در همه جا است. ساختارِ این تعبیرِ کینگ را می توانیم به همان صورت درباره ی کرامت مان نیز به کار گیریم: تحقیرِ هرکسی، تحقیرِ همگان درباره ی کرامت مان نیز به کار گیریم: تحقیرِ همگان است. آبراهام لینکلن زمانی گفت: "بهترین راه برای از بین بردنِ یک دشمن این است که او را دوستِ خود سازیم." اگر بخواهیم که حتی از آن مرحله ی قبلی [یعنی صِرفِ احتراز از تحقیر] هم پیش تر برویم، حقیقتاً بایستی آن چنان که از سخن لینکلن دریافته می شود به تلاشِ فعّالانه برای برقراری روابط دوستانه و آشتی [حتی با دشمنان] بپردازیم.

## ۵ تمرین مقدّماتی برای پرورش زیستِ بی خشونت

تلاش برای آن که بدکاران "از خودشان" خجالت بکشند خطاست. به جای آن باید تلاش کرد که بدکاران "بهخاطرِ آنچه انجام میدهند" خجالتزده شوند. خجالتزده کردنِ بدکاران بهطریقهای نادرست (بهخاطرِ آنچه که هستند و نه بهخاطرِ آنچه که انجام میدهند) میتواند وسوسهای بسیار قدرتمند باشد. لحاظ کردنِ کرامت برای چنین کسانی و در نظر داشتنِ این که آنان نیز به عنوانِ انسان نظرگاهی دارند، خودبه خود پدید نمی آید، اما البته چنین نگرشی را می توان پرورش داد. در این جا برخی بخشهای یک برنامه ی آموزش خشونت پرهیزی

را ارائه می کنیم. از طریق این برنامه می توانیم خودمان را افرادی توانمند سازیم و اهداف و نیّات درست را در خود پرورش دهیم.[۱۷]

۱- از محصولات شبکهها و رسانههای اصلی اجتناب کنید. امروزه رسانههای عمومی از خشونت اشباعاند؛ همچنین، از آن شمایل پستی اشباعاند كه خشونت تلويحاً از انسانيت ارائه مي دهد. البته ما ممكن است به این امر واقف شده باشیم یا نشده باشیم (چراکه این روند بهتدریج رشد یافته است). مطالعات بسیاری نشان دادهاند که این تصویر پر دازی های پر خشونت به صورتی ناخود آگاه در اذهان ما می نشینند (حتّے اگر به صورت آگاهانه مخالف آنها باشیم) و ما را به وضوح خشونت ورزتر و پرخاش جوتر می کنند. بهنجارسازی رسانه ها خود نیازمند کارزاری عظیم است. خوش بختانه امروزه رسانه های بدیلی وجود دارند که می توانیم از طریق آن ها به اخبار و سر گرمی های مد نظر مان دست پیدا کنیم (برخی از آنها در انتهای این کتابچه فهرست شدهاند.). از خلال محتوای چنین رسانه هایی کمتر احتمال خواهد داشت که دنیا را به عنوان مکانی مملو از خشونت و خود را ناتوان از تغییر دادن آن ببینیم. مطمئناً می توانیم قرار گیری مان در معرض رسانه های عمومی تجاری که وابستهی شرکتهای بزرگ و منافع ساختار قدرت هستند را كاهش دهيم وحتّى آن را به صفر برسانيم.

۲- دربارهی خشونت پرهیزی بیاموزید. وقتی از چنان رسانههایی که ذکرشان رفت اجتناب میکنیم، فضایی خالی بر جای میماند. هیچچیز نمی تواند بهتر از درک و شناخت بیش تر درباره ی خشونت پرهیزی، این

خلاً را پُر کند. همان طور که پیش تر دیدیم، خشونت پرهیزی صرفاً یک تکنیک نیست بلکه گونه ای جهان بینی و هم چنین فرهنگی تمام و کمال را در قالبِ خویش بروز می دهد. یادگیری های ساده و معمولی برای تشخیص و دیدنِ وقایعِ بی خشونتی که اطراف مان رخ می دهند کاملاً سودمندند. آموزشِ منظم تر نظیرِ خواندنِ کتاب هایی مثل همین کتاب یا کتاب های دیگری که در کتاب شناسیِ انتهایی مان فهرست کرده ایم جنبه ی دیگری به سودمندی می افزاید. شیوه ای نهایی و قدر تمند که از طریقِ آن می توان به فرهنگِ خشونت پرهیزی دست یافت، تمرینِ آن با مراقبت و توجه مستمر است.

۳- به تمرینات روحی پیردازید (البته اگر تاکنون به آن نمی پرداختهاید). مراقبه، فی نفسه و بدونِ لزومِ پیوند با مذهبی معیّن، بی اندازه مفید است؛ چه برای فردِ خشونت پرهیز و چه برای هر کسِ دیگر.[۱۸] مراقبه بر انسانی تر شدنِ دریافتهای ما تأثیرِ بزرگی می گذارد زیرا ما را در تماس با ریشه دار ترین بخشهای انسانیتِ خودمان قرار می دهد که در عینِ حال، انسانیتِ دیگران نیز هست. همه ی ما نیاز به گونهای از انتظامِ فردی داریم، خواه از طریقِ آدابِ مرسومِ مذهبی باشد یا غیرِ آن. امروزه بسیاری از کنش گرانِ خشونت پرهیز از طریقِ روشهایی نظیر مراقبه، نیایش یا انواعِ دیگری از تمریناتِ روحی به بصیرت و قابلیتهای درونی شان دسترسی یافته اند.

۴- رابطهی فردی- انسانی قوی تری با دیگران ایجاد کنید. در طی تعاملاتِ روزانه تان، توجّه بی کموکاستِ خود را معطوفِ آدمها کنید.

زحمت صحبتی با مأمور باجهی وصولِ عوارض را به خودتان بدهید (البته اگر صفِ طویلی از ماشینها پشتِ سرتان معطّل نباشند)؛ بهجای ارسال پیغامِ نوشتاری و پیامک به اشخاص، به آنها تلفن کنید؛ یا حتی بهتر از آن، بروید و با آنها چای بنوشید. بهجای این که تکنولوژی را بررای فاصله انداختن بین خودتان و سایرین به کار گیرید، از آن برای پیوند و معاشرت با آدمها استفاده کنید. این عاداتِ بهظاهر کوچک می توانند حس و حالِ زندگی هامان را تغییر دهند و در پروراندنِ شفقت و دیدنِ انسانیّت در دیگران یاری مان دهند، همان طور که البته می توانند

۵-پروژهای را تعیین کنید و [در آن] فعّال شوید. نقشِ منحصر به فردِ شما چیست؟ جهان در کجا بیش از هر جای دیگر به شما نیازمند است؟ چه طرحهایی را قادر به ایجادِ تغییری اساسی در نظامِ کنونی مان می بینید که در عین حال حیاتی و شدنی باشند؟ مطالعاتِ بسیاری نشان داده اند که آنهایی که فعّال اند، خوش بین ترند و برعکس. ما از طریقِ آن چه که انجام می دهیم بسیار بر خود اثر می گذاریم. این اثر گذاری احتمالاً به همان اندازه یا بیش از آن چیزی است که از طریقِ نحوه ی بیانِ دلیلِ انجام آن کارها صورت می پذیرد.

ایس گامها کمک میکنند تا برای زیستنِ بیخشونت مهیّا شویم. گامهای ۱ تا ۴ حتی بدونِ گام ۵ در دنیا تغییر ایجاد میکنند زیرا چگونه زیستنِ ما بر جهانِ اطرافِ ما اثر میگذارد حتی اگر هیچ کار دیگری انجام ندهیم. اما البته که ما کارهای دیگری هم انجام خواهیم داد.

# ه بخش سوم

# وسیلهی نیک: بدانیم که در چه مرحلهای قرار داریم

وقتی از تیچ نهات هانح '، مدرّس بوداییِ مشهور ویتنامی خواستند درباره ی مفهوم "بودیسمِ متعهد" خود توضیح دهد پاسخ داد، "بودیسمِ متعهد فقط همان بودیسم است."[۱۹] امروزه شما نمی توانید به ارزشهای معناوی وفادار بمانید مگرآن که فعّالانه برای ظهور آن ارزشها در جهانِ غیرصلح جوی مان تلاش کنید. ارزشها فی نفسه عاملِ رانشِ مناسبی برای حرکت در جهت درست هستند و خوب است که این را به یاد داشته باشیم. با این وجود، ما نیاز به هدایتِ عملیاتِ بعدی مان داریم؛ همچون خلبانِ ماهری که تهدیداتِ منطقه ی نبرد را می شناسد و بلد است که چگونه قدرتِ خشونت پرهیزی را برای مواجهه با آنها تدارک ببیند.

ما چهوقت باید از خشونت پرهیزی استفاده کنیم و در چه قالبهایی؟ این سؤالی است که باید در مرحلهی بعد به آن بپردازیم.

# مقاومتِ خشونت پرهيز تا چهشد تي کافي است؟

منازعات اگر چارهاندیشی نشوند، بالامی گیرند و اگر بدونِ رسیدگی

<sup>1.</sup> Thich Nhat Hanh

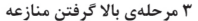
<sup>2.</sup> Engaged Buddhism

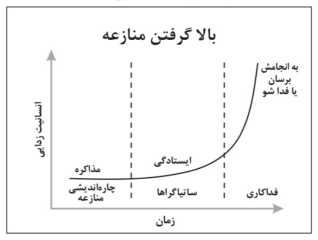
### ۴۲ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

رها شوند ممکن است به سرعت از کنترل خارج شوند. از منظر خشونت پرهیزی، شدّتِ یک منازعه لزوماً از روی تعداد اسلحه ها یا تعداد اشخاص درگیر در آن قضاوت نمی شود؛ مسأله در درجه ی اول، آن است که تحقیر و "انسانیّت زدایی" تا چه درجه ای رخ داده است (یعنی همان سنجه ای که در مرافعه بین عُشّاق به کار می رود، در مرافعه ی بین کشورها هم به کار می رود). اگر کسی دیگر به شما گوش نمی دهد، بد و بی راه نثارتان می کند یا به شما انگ می زند، احتمالاً دیگر برای ارائه ی عرض حال خیلی دیر شده است.

از لحاظ مهارتِ پاسخ به منازعه، می توانیم این بالاگرفتنِ منازعه را به سادگی در ۳ مرحله ببینیم که هر یک مستلزمِ مجموعه پاسخهای متمایزی است. بیایید این ۳ مرحله را این چنین بنامیم: ۱-چارهاندیشی منازعه ۲-ساتیاگراها (ایستادگیِ فعّال و بی خشونت) ۳-فداکاریِ نهایی (که خوش بختانه نادر است ولی ذکرش به این درد می خورد که بدانیم وجود دارد.) (تصویر را ببینید)

<sup>1.</sup> petition





مرحلهی ۱: چارهاندیشی منازعه. ابسیار خوب است که پاسخ به هر منازعهای در همان اوایل منازعه شکل بگیرد، زمانی که هنوز انسانیّتزدایی فاحش در فضای درگیری پدید نیامده است. در این مرحله، اختلافات با استفاده از روشهای شناخته شده ی چاره اندیشی منازعهها يا ارتباط بي خشونت قابل حل هستند. اگر شكايتي را طرح كنيد، طرف مقابل دستكم به شما گوش مىدهد؛ ممكن است از شما خوشش نیاید اما هنوز به این امر توجه دارد که شما آدم هستید. روش هایمی که در مرحله ی ۱ (و گاهمی با پادرمیانمی طرف ثالث) به کار می آیند، نظیر مذاکره، میانجی گری و حَکَمیّت، نسبتاً شناخته شدهاند و نیازی به شرح بیش تر در این جا ندارند.

<sup>1.</sup> Conflict Resolution

مرحلهی ۲: ساتیاگراها. با ایس وجود، همان طور که همه می دانیم منازعه ها همیشه تا این حد قابلِ مدیریت نیستند. مواقعی هست که (در عمل، تقریباً در اغلبِ موارد) کسانی که بایستی متقاعدشان کنیم، دلیل و منطق توی کلّه شان نمی رود. ایس همان موقعیتی است که ساتیاگراها ارزش و قابلیت خود را نشان می دهد. ایس غالباً به معنای آن است که برای بیدار کردنِ دیگران، به جای آن که آنان را رنج دهیم، داوطلبِ پذیرش و روا داشتنِ رنج بر خویشتن شویم. همان طور که گاندی خاطر نشان کرده است، "چیزهایی که برای آدم ها اهمیت اساسی دارند توسطِ منطق خشکو خالی به دست نمی آیند بلکه بایستی از طریقِ به جان خریدنِ رنج کسب شوند ... اگر می خواهید چیزی حقیقتاً مهم را محقق کنید نباید فقط منطق را اقناع کنید، بایستی قلبها را نیز تکان محقق کنید نباید فقط منطق را اقناع کنید، بایستی قلبها را نیز تکان

گاندی به واقع این را "قانون تحمّل رنج" امی خواند. تحمّل رنج بخشی حیاتی از متقاعدسازی بی خشونت در منازعاتی است که خطیر ترند، خواه این تحمّلِ رنج از نوع مقاومت در برابر خشونت فیزیکی باشد یا چشم پوشی از لوازم رفاه و آسایش یا چیزهایی دیگر از این دست.

مرحله ی ۳: فداکاری نهایسی. ۲ مرحله ی ۳ در واقع دنباله ای از مرحله ی ۲ است، اما در این جا قضیه به جدّیتِ مرگ و زندگی رسیده است. این در پی آن رخ می دهد که ما در مرحله ی ۲ تکنیکهای معمول

<sup>1.</sup> law of suffering

<sup>2.</sup> The Ultimate Sacrifice

ساتیاگراها از قبیلِ اعتصابات، بی اعتنایی به دستورات، نافرمانی مدنی و نظایر آن را آزمودهایم اما "شریک گفتوشنود" یا حریفِ ما دست کم به طرزی مشهود واکنشی نشان نمی دهد. با این وجود، ما هنوز در خط سیرِ خشونت پرهیزِ خود، "بی "چاره نماندهایم. اگر ما نخواهیم حق کُشی را بپذیریم، می توانیم زندگی هایمان را برای علاج کردنِ آن به خطر بیاندازیم. من این کلمات را به دقّت انتخاب کرده ام. هیچ فداشدنی نمی تواند یک حریفِ لجوج و خودرأی را به اندازه ی رغبت به پذیرشِ نمی تواند یک حریفِ لجوج و خودرأی را به اندازه ی رغبت به پذیرشِ خطرِ فداشدن تکان دهد. محضِ نمونه، قضیه در لحظه ی "به انجامش برسان یا فداشو" در مرحله ی نهاییِ مبارزاتِ استقلالِ هند همین بود و مؤثر هم واقع شد.

خوب است این جا دو نکته را به خاطر بسپاریم. اول، خشونت پرهیزی در کلّ بسیار ایمن تر از خشونت ورزی است. به عنوان مثال، به واقع هیچ کس در کنش صلحبانی مدنی غیرمسلّحانه کشته نشده است در حالی که میلیون ها نفر طی جنگ یا درگیری های مسلّحانه ی "متعارف" کشته شده اند. دوم، اگر ما لا آن بابت به خشونت پرهیزی مبادرت ورزیم که ایمن تر است، مثل آن است که بخشی از قدر تش را از آن سلب کرده باشیم. قدرتِ تامّوتمام خشونت پرهیزی زمانی حاصل می شود که به سبب اعتقاد به درستی اش و بدونِ حساب و کتاب کردن درباره ی هزینه ی آن انجامش دهیم.

بی تردید همان طور که منحنی بالاگرفتین منازعات در تصویر بیان

<sup>1.</sup> do-or-die moment

<sup>2.</sup> normal

میدارد، هرچه که سریعتر درباره ی یک منازعه واردِ عمل شویم، طی چارهاندیشی برای حلّ آن گزینه های بیش تری خواهیم داشت و مکافاتِ کم تری خواهیم کشید. اما ما همیشه امکانِ چنین انتخابی را نداریم. خشونت در رسانه ها (دست کم در جهانِ صنعتی) فراوان است و به تناسبِ آن، تصوّر ما از ظرفیتِ بالقوّه ی انسانی چنان ضعیف است که منازعات می توانند به سرعت از مهار خارج شوند. بنابراین با مواردی مواجه خواهیم شد که نیاز به شجاعانه ترین واکنش ها دارند؛ و ما نمی توانیم از پس عواقب نادیده گرفتن چنین مواردی برآییم.

## وقتی هیچ چیز دیگری مؤثر واقع نمی شود

وقتی حریف تا آن حد بیاعتنا و بیگانه از موقعیت شده باشد که حتی اجرای درستِ ساتیاگراها نتواند وجدان او را (دستِکم آنقدر که کمی قابل توجه باشد) بیدار کند، و از سوی دیگر، تباه کاری ها همچنان قابلِ تحمّل نباشند، کنش گرانِ خشونت پرهیز (که آنان را ساتیاگراهی می خوانند) غالباً مصمّم می شوند که خطر فداکاری نهایی را بپذیرند. در اجرای چنان تصمیمی، آنان دست به استفاده از حدّ نهایی قدرتِ نهفته در نیروی روح می برند و در اغلبِ مواقع (اگرچه نه همیشه) زنده می مانند تا قصّه ی آن را تعریف کنند.

دوست من - دیوید هارتسوگ - در حال حاضر یک فعّالِ شناخته شده ی عرصه ی صلح است. زمانی را در نظر بگیرید که او یک نوجوان ۱۵ ساله ی سفیدپوست بود و در تحصّنِ ناهار خوری ها در ویرجینیا به منظور

<sup>1.</sup> satyagrahi

شکستن تبعیض نژادی، پشت پیشخان نشسته بود. بعد از گذشت یک روز و نیم بدون سرو غذا، ناگهان مرد سفیدپوستی که خونش به جوش آمده بود چارپایهی او را کشید، چاقوی بزرگی را روی سینهی او گذاشت و تهدیدکنان بر سرش فریاد کشید که: "خُب، آقای عاشق کاکاسیاها، یک دقیقه وقت داری گورت رو گم کنی قبل از این که اینو تو قلبت فرو کنم." دیوید آرامش خود را حفظ کرد (او ساعتهایی متمادی بود که داشت نیایش ربّانی را نزد خود زمزمه می کرد.). با وجود نفرتی که از نگاه آن مرد می بارید، سعی کرد به چشمان او نگاه کند و در همان حال گفت: "برادر، آنچه را که فکر می کنی باید انجام دهی، انجام بده؛ بعد از لحظاتی چند، چاقو شروع به لرزیدن کرد. سپس آن مرد دستش را به آرامی پایین آورد و از ناهار خوری بیرون رفت. بعضی از شاهدان متوجه شدند که هنگام خروج، اشک در چشمانش حلقه زده بود.

به یاد داشته باشید میلیونها سربازی که به جبهههای نبرد میروند کاملاً آمادهاند که جانشان را به خطر بیاندازند، آن هم بهخاطر دلایلی مشکوک و غیرقابلِ اعتماد. آیا ما [با دلایلی انسانی و بدون انگیزهی آسیب رسانی به هیچکس دیگر] نباید دستِکم تا این اندازه آماده باشیم؟ شجاعتِ ما از توانِ ایجاد تغییری بسیار بیش از نیروهای مسلّح برخوردار است. این از آنجا ناشی میشود که شخصی بی سلاح حاضر می شود خود را در معرض خطرِ آسیب قرار دهد، اما به کسی دیگر آسیب وارد نکند. این را بعضاً "قدرتِ پذیرش آسیب" می خوانند.

<sup>1.</sup> power of vulnerability

## ۴۸ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

همان طور که پیش تر اشاره شد، در قیاس با نبردهای مسلّحانه، افرادِ به مراتب کم تری طی عملیاتِ فعّالِ خشونت پرهیزانه کشته می شوند. با این وجود، ما نمی توانیم در منازعاتِ شدید، به طور کلّی از این خطر اجتناب کنیم. این دلیلِ بسیار خوبی است برای آن که خشونت پرهیزی را در همان مراحلِ ابتدایی ترِ منازعه به کار بگیریم، البته اگر چنین چیزی اصلاً مقدور باشد!

# پخش چهارم

# به کارگیری نیروی خشونت پرهیز

شیوههای خلاقانهی بی شماری برای به کار گرفتن نیروی خشونت پرهیز وجود دارد. همه ی این شیوه ها ریشه در این اصل دارند که: ما نباید به زيانِ بهروزي حقيقي هيچ كس اقدامي كنيم و اصلاً نيازي هم بـه چنين کاری نداریم. نیازهای حقیقی ما، [این ما شامل حریف هم می شود] هرگز با یکدیگر در تعارض نیستند. با این وجود، برخی شیوهها که در ایس راستا بهترین کاربری را دارند ممکن است بدیهی به نظر نیایند. به عنوان مثال، فهمیدهایم که وسیلهی درست همواره بایستی متناسب و به فراخور احوال باشد؛ يعني ما بايد در هماوردي با خشونت، نيروي خشونت پرهیز همترازی را رویاروی آن قرار دهیم که درخور موقعیت باشد. وسیلهی درست، هنر مصالحه را نیز شامل می شود. این هنر مستلزم درک آن است که کدام اصول قابل مذاکرهاند و کدام غیرقابل مذاكرهاند. نهايتاً، بايد اهدافي روشن در ذهن داشته باشيم و بدانيم كه چگونه قصد برآورده كردن آنها را داريم. به ياد داشتن اين قواعد، ماًلاً كمك ميكندتا اطمينان حاصل كنيم كه جنبش خشونت پرهيزمان را از همان خشت اول راست پی نهاده و آن را بهدرستی ساخته و بالا آوردهايم.

## اصل رعایتِ تناسب ا

نیروی اجتماعیِ خشونت پرهیزی بایستی به تناسبِ میزانِ تخاصمی که با آن مواجه است اعمال شود. از ایس رو، برای آن که از تمامِ مزایای قدرتِ "وسیلهی درست" برخوردار شویم، نیاز داریم که بدانیم در کدامیک از آن ۳ مرحله از یک منازعهی معیّن قرار داریم. واکنشِ بیش از حد در مرحلهی آغازینِ یک منازعه، مثلاً اعتصابِ غذا کردن (که یکی از شدید ترین اقدامات در ساتیاگراها است) پیش از آن که به حریف مان فرصتی برای اقناع بدهیم، می تواند پاسخی ناکارآمد باشد؛ به همان اندازه که عکسِ این امر می تواند چنان باشد، مثلاً ادامه دادنِ اعتراضات وقتی قضیه از نقطهای که اعتراضات می توانستند اثرِ مطلوب بگذارند گذشته باشد.

این که منازعه ها می توانند شدّت بگیرند تجربه ای بسیار فراگیر و متعارف شده است. اما بخشِ دیگری از قضیه که اغلب تشخیصش نمی دهیم آن است که خشونت پرهیزی هم می تواند شدّت بگیرد. همان طور که کینگ در سخنرانی خود در باب صلح در کریسمس ۱۹۶۷ گفت: [خطاب به حریفان] "در مواجهه با توانایی شما در تحمیلِ رنج، ما از طریقِ توانایی مان در تحمّلِ رنج است که با شما برابری خواهیم کرد." اندازه ی نیروی روح باید با اندازه ی نیروی تهدید (یا همان انسانیّت زدایی) هم خوان باشد. به عنوان نمونه، در آستانه ی مهیّاشدن دولتهای ائتلاف گر برای شروع جنگ عراق در مارس ۲۰۰۳، میلیونها تَن از مردم سراسر جهان در اعتراض شدید به این امر به خیابانها

<sup>1.</sup> proportionality

ریختند. وقتی ریس جمهور جورج دبلیو. بوش با بی قیدی معترضان را گروه جلب توجه کننده" نامید و کنارشان گذاشت، در عمل نشان داد که تضاد به مرحلهی ۲ رسیده است: [یعنی] موقع اجرای ساتیاگراها است. قضیه این نیست که اعتراضات، دادخواستها و طومارها خطا بوده باشند. ما مطمئناً بایستی گفتگوهای مبتنی بر حُسنِ نیّت را در پیش بگیریم، حتی اگر شک داشته باشیم که حریفمان به آن پاسخ خواهد داد. این امر مشروعیّتِ کارزار ما را بیشتر می کند، و اگر زمانی لازم بشود، ما را در موقعیتِ قوی تری برای مقاومت قرار می دهد؛ در عین این که [برخلافِ انسانیسازیِ مجدد میدان می دهد که حاصلِ آن در بلندمد مشخص انسانی سازیِ مجدد میدان می دهد که حاصلِ آن در بلندمد مشخص می شود. اما با وجودِ همهی این ها، وقتی روشن است که حریفمان گوشش بده کار نیست، باید برای اتّخاذ اقداماتی قاطع نیز آماده باشیم.

### هنر مصالحه<sup>۲</sup>

در هر کاری، از راهاندازیِ یک کسبوکار گرفته تا برنامهریزی برای اقتصادِ یک کشور، مهم است که بین اهداف و راهبردها تمایز قائل شویم. این امر در ساتیاگراها به طورِ ویژه ای تعیین کننده است چراکه ضمنِ آن، می خواهیم قابلیتِ مصالحه را تا حد ممکن حفظ کنیم. بنابراین، باید اصولِ بنیادینی را شناسایی کنیم که به هیچ دلیلی نمی توان آنها را قربانی کرد (نظیر حقیقت، کرامت انسان و آزادی) و اینها را از

<sup>1.</sup> Rehumanization

<sup>2.</sup> Compromise

قضایایی که قابل مذاکرهاند متمایز کنیم (نظیر این که چهکسی وجهه و اعتبار چهکاری را نصیبِ خود میسازد). موقعی که میفهمیم نسبت به انجام توافق بی میل هستیم، اغلب بدین سبب است که گرفتار نمادها شدهایم؛ نمادهایی از قبیل راهپیمایی از مکانی دلبخواهی به مکانی دیگر یا نوارهایی به رنگی خاص. این در گیر نمادها شدن می تواند موقعیتی را که در شرایطی غیر از این قابل مدیریت بود تبدیل به نبردی بر سر قدرت سازد؛ حال یا علیه حریف مان و یا درون مراتب خودمان.

به عنوانِ نمونه، در طی تظاهراتی مربوط به جنبشِ "اِشغال" در فیلادلفیا در ۲۰۱۱، نمایندگانِ کلیساهای معتبر سیاهپوستانِ شهر که میخواستند به جنبش بپیوندند، با معترضان وارد گفتگو شدند و تنها درخواستشان این بود که معترضان از به کار بردنِ شعارها یا اَعمالِ زننده ی خاصی در عرصه ی عمومی پرهیز کنند. متأسفانه معترضان از انجامِ این توافق امتناع کردند. آنان یک "تاکتیک" – یا در حقیقت فقط تمایلی شخصی به لعن و دشنام در عرصه ی عمومی حمومی – را با هدفِ کلّی شان دایر بر تأمینِ عدالتِ اقتصادی خلط کردند، و مصرّانه به چیزی چسبیدند که می بایست قابلِ مذاکره می بود، و بدین ترتیب در به دست آوردنِ متحدانی بالقوّه قدر تمند برای جنبش خود شکست خوردند.

مستقل از این که طرف مقابل بخواهد چهطور فکر کند، ما باید پیوسته به خود یادآوری کنیم که درگیر نبردی بر سر قدرت نیستیم، بلکه در جریان یک فرآیند یادگیری هستیم که ظرفیت بهرهمندسازی همگان را دارد. هدف نهایی ما، اگر اصلاً مقدور باشد، بازسازی روابط انسانی است. در حقیقت، منازعهای در کار نیست بلکه فقط نیازهایی مشترک در کارند. مهمتر از همه، بهیاد داشتن این نکتهی آخر به ما

كمك خواهد كرد كه اولويت بندي امور را لحاظ كنيم و حواس مان را بـر أن أرمانهـا و اهدافـي متمركـز كنيـم كـه بـراي همـهي گروههـا جزء مهمترين ها محسوب شوند.

در اینباره یکی از پروژههای دنیلو دُلچی ، کنش گر برجستهی ایتالیایی را به عنوان نمونه می آورم. دُلچی پیش تر در میلان معمار (آرشیتکت) بود، اما از حرف می نان و آب دارش دست کشید تا به نفع فقرا در سیسیل وارد عمل شود. نخستین پروژهی او، درست برخلاف تمایل مافیای سیسیلی، ساخت سدّی در نزدیکی دهکدهی جاتّو ا بود. علی رغم تمام مخالفتها و چـوب لای چـرخ گذاشـتنها، دُلچی موفق شـد. وقتی یکی از اعضای مافیا او را دید و در عین اکراه از پذیرش تسلیم گفت که: "نُحُب، دنیلو، تو بردی. حالا همهی آب در اختیار توست، " دُلچی پاسخ داد، "نه، مابرديم. آب متعلق به شما و خانوادههاي شما هم خواهد بود."

منطبق بر همین نگرش، گاندی سعی بر مراعات قاعدهای می کرد كه أن را اصل "عدم ايجاد دردسر" مي ناميد. مطابق اين قاعده، وقتي حريف شما گرفتار و يريشان است، شما [از فشار آوردن چشميوشي می کنیـد و] عقـب می کشـید. هیـأت حاکمـهی آفریقـای جنوبـی در ۱۹۱۳ بهواسطهی اعتصاب راهآهن در چنین موقعیتی بود. ارائه ی غیرمنتظرهی این ملاحظهی مشترک توسط گاندی، اثر تکاندهندهای بر روابطش با

<sup>1.</sup> Danilo Dolci

<sup>2.</sup> Jatto

<sup>3.</sup> non-embarrassment

<sup>4.</sup> preoccupied

هیأت حاکمه گذاشت، و تمایلِ او به مصالحه به این سبک احتمالاً در آن موفقیتِ ساتیاگراهایی راهگشا شد که برای احقاقِ حقوق هندیان در آن منطقه بهمدّت ۸ سال ادامهاش میداد. او که همواره از تجربههایش درس می گرفت، تقریباً ۳۰ سال بعد وقتی بریتانیایی ها گرفتار جنگ جهانی دوم بودند نیز همین گونه رفتار کرد؛ که باز هم به اثراتِ بسیار مثبتی منجر شد.

## هدفی که میخواهیمش بهراستی چیست؟

گاندی تا بدان حد در هنر مصالحه استاد شد که مردمان خودش اغلب نگران بودند که او دارد همهی آنچه اندوخته شده را ارزانی می دارد. آنان درنمی یافتند که تمایل او به واگذاری همهی چیزهای دیگر، همان چیزی بود که به آنان کمک می کرد تا به مقصود اصلی شان (یعنی استقلال هند) دست یابند. نیز درنمی یافتند که او صرفاً داشت اهداف کلی را از راهبردهای فوری جُدا می کرد. به عنوان مثال، او در ۱۹۲۵ از زندانی طولانی مدت آزاد شد، و متأسفانه فورا دریافت که حزب او در طی دورهی غیبتش دچار شکافی جدی شده است. گروهی که با موضع او در مسألهای مهم مخالف بودند حالا زمام امور را در دست داشتند. از آنجایی که آنان به روشی منصفانه برنده شده بودند، گاندی تلاشی برای سد کردن راه آنان نکرد. در عوض، او مرحله به مرحله امور را تحویل شان داد و تمام حواسش را متمرکز بر هدفی کرد که همگی در تحویل شان داد و تمام حواسش را متمرکز بر هدفی کرد که همگی در

بسیاری که این منطق را درک نمی کردند، این حرکتِ او را "تسلیم

Δ۵

پاتنا" القب دادند. [پاتنا، مرکز ایالت بیهار هند است.] اما این "تسلیم" تأثیرِ غریبی داشت که از توجهِ منشیِ او - پیاره لعل - به دور نماند: "هرقدر او خودش را بیشتر محو میکرد، آنان بیشتر نیازمندش می شدند و وزن و تأثیرگذاری اش در مجامع شان بیشتر می شد. انکارِ نفس و فداکاریِ تمام عیارش به او قدرتی می داد که هیچ جایگاهِ رسمی در [حزب] کنگره یا بیرون از آن نمی توانست بدهد."[۲۱]

ما باید این را با رخدادی در لهستانِ دههی ۱۹۸۰ مقایسه کنیم، هنگامی که جنبش همبستگی داشت ریشه می دواند و طرفداران بیش تری پیدا می کرد. رهبر جنبش "همبستگی"، لخ والسا، در حینِ امضای توافق نامهی مهمّی با حاکمیت بود که یکی از همکارانش شتابان وارد شد و به او گفت که موردِ جدیدی را به توافق اضافه کند: عفو اعتصاب کنندگانی که در اعتراضاتِ قبلی بازداشت شده بودند. والسا پذیرفت که چنین شرطی را به شروط مصالحه بیفزاید، امّا در پیِ آن، حکومت بی درنگ از توافق خارج شد. بدین ترتیب جنبش مردم لهستان چند سالِ سختِ دیگر به طول انجامید.

بنابراین، مسلماً تواناییِ ما برای مصالحه، به طرحریزی و تدوینِ اهدافی معیّن و وفادار بودن به آنها بستگی دارد. در انتخابِ چنان هدفهایی، رهنمودهای ذیل بایستی به خاطر سپرده شوند:

• هدف بایستی به سعادت همهی گروهها بیافزاید و همواره مقدور

<sup>1.</sup> Patna surrender

<sup>2.</sup> Lech Walesa

#### ۵۶ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

است که چنین پیامدی شناسایی شود. بهیاد داشته باشید که بازداشتنِ یک ستمکار از ستمکاریاش، به همان اندازه برای سعادتِ او موضوعیت دارد که برای سعادت خود ما.

- هـدف هرگـز نبايـد سطحى يـا سـخيف يا فقـط در جهـتِ تأميـنِ منافعِ شـخصى باشد.
- مطالبات بایستی ملموس، قابلِ پیگیری و واقع بینانه باشند [نه نمادین]؛ فقط در مواقعی نادر بایستی خواسته هایی نمادین طرح کرد.
- اضافه کردن خواستههایی جدید به فهرستِ اهداف در زمانی که کارزارِ ما میزانی از کشش را پیدا کرده، اگرچه وسوسهانگیز است، اما این امر تعامل مان با حریف را از مذاکره به بازیِ قدرت تغییر می دهد. این قاعده گاهی اوقات با عنوانِ "موضوعِ جدید ممنوع!" خوانده می شود.

# از همان خشتِ اول درست بنایش کنیم: راز "برنامهی سازنده"

هدفِ نهاییِ تمام انواعِ مقاومتهای خشونت پرهیز فقط ویران کردنِ یک نظام جابرانه نیست بلکه هدف اصلی، تبدیلِ آن به نظامی رضایت بخش تر است. همچون گذشته، این امر دوباره در عین حال

<sup>1.</sup> no fresh issue

هم استراتژیک است و هم مسألهای مربوط به اصول: هیچچیز بیش از برساختنِ یک رژیم بهدردنخور برساختنِ یک رژیم به از رسمیّت انداختنِ یک رژیم بهدردنخور کمک نمی کند. برای رفع وابستگی و ستم، هیچچیز به آن اندازه مؤثر و قدرتمند نیست که جامعه اوضاع خود را بهبود و ارتقا دهد.

این جنبه ی خشونت پرهیزی عموماً "برنامه ی سازنده" خوانده می شود. یک برنامه ی سازنده در بلندمدت نقش چسبی را ایفا می کند که جنبشها را کنار یکدیگر نگاه می دارد. مواجهه با برخی مظالم شدید ممکن است موجبِ فَوَرانِ انرژیِ خودانگیختهای [در جامعه] شود. برنامه ی سازنده با تکیه بر این انرژیِ خودجوش بنا می شود، و مانع پراکنده و محو شدنِ انرژیِ مذکور در زمانی می شود که نیروهای جابر به [مهار] آن می پردازند یا جنبش با سرکوب و مخالفتِ غیرمنتظره مواجه می شود. این ها مزایایی راهبردی برای برنامه ی سازنده هستند. این مزایا بر این امرِ مسلم تکیه دارند که خشونت پرهیزی ذاتاً به عنوانِ یک نیروی مثبت و سازنده همان طور که کینگ گفته است بیش تر مناسبِ "همکاری با خیر" است تا "عدم همکاری با شر"؛ اگرچه این آخری هم جایگاه درخور خود را دارد.

مزیّتهای راهبردی دیگری نیز از این اصل حاصل می شود. به عنوانِ مثال، کارکردن باهم برای دستیابی به یک هدفِ عالی، پیوندی مؤثر و پایدار بین افراد به وجود می آورد. [۲۲] از سوی دیگر، گروهی از مردم ممکن است حتّی از ایستادگی خشونت پرهیز در برابر صاحبانِ اقتدارِ مستقرّ نیز هراسان باشند. کارِ سازنده می تواند این گروه از مردم را نیز مجدداً قوّت قلب دهد و برای مشارکت در کنش، خاطر جمعشان سازد. کار سازنده می تواند بدونِ تحریکِ واکنشی که اقداماتِ مقابله جویانه کار سازنده می تواند بدونِ تحریکِ واکنشی که اقداماتِ مقابله جویانه

برمی انگیزند، بنیادهای یک نظام سرکوبگر را سُست کند. مهم تر از همه آنکه، برنامه ی سازنده ای که به خوبی پرورده و توسعه یافته باشد، پیش از آنکه جامعه ی [سیاسی] قدیمی فروبیاشد، زیرساختهای لازم برای جامعه ای جدید را [پیشاپیش] پدید می آورد. این امر مانع بروز خلا قدرت در شرایط گذار می شود. بروز خلا قدرت در شرایط گذار از آن جهت خطرناک است که غالباً با هجمه ی عوامل سرکوبگر جدید به درون آن پر می شود.

بنابراین، حتی در منازعات قیامگونه، برنامههای سازنده بایستی جایگاهی ویژه داشته باشند. تاریخنویسان و کنش گران بهنحوی مشابه یکدیگر اغلب از این جنبهی طبیعی و بسیار مؤثر خشونت پرهیزی غفلت می کنند؛ چراکه شورانگیز، چشمگیر و نمایشی نیست. (اگرچه این امر دست کم در میان برخی کنش گران دارد شروع به تغییر می کند.) ایس گاندی بود که نام "برنامهی سازنده" را برای این قاعده انتخاب كرد. مستدام ترين مبارزهى خشونت پرهيزى كه تاكنون شناخته شده، یعنی مبارزهی طولانی او در آفریقای جنوبی و هند، الگویی از حیث برنامههای سازنده به شمار میرود (همانطور که البته از جهات عدیدهی دیگری نیز الگوست). گاندی با تأکید بر کار سازنده درون جوامع محلّی، ماهیت ذاتاً مثبت و سازندهی خشونت پرهیزی را [ابتدا] به عنوان مكمّلي بر اقدامات مقابله جويانه و در نهايت به عنوان لبهي حمله و پیشرو رویارویی به کار گرفت. اگرچه ما تمایل داریم که حکایتِ ساتیاگراها در هند را معادل رویاروییهای نهایی پرشور و دراماتیک از قبیل "ساتیاگراهای نمک" یا جنبش "هند را تَـرک کنیـد" بیانگاریم، گاندی زمانی برای یکی از دوستانش توضیح داد که "سیاستِ حقیقی من، تلاش

سازنده است. [۲۳]

خشونت پرهیزی مقابله جویانه، یا آن چه که من دوست دارم "برنامهی انسدادی" بخوانمش، می تواند بسیار اثرگذار باشد؛ در واقع، به نحو شگفتانگیزی چنین است. اما این نوع برنامه نیازمند آن است که رانهی حرکت و همبستگی گروه را تا زمانی که فرصتی مقتضی فرابرسد حفظ کنیم. این امر همچنین نیازمند آن است که ما بدون آن که تخاصمی غیرضروری یا زیاده از حد از سوی حریفانمان را برانگیزیم به پیش برویم؛ و نیز نیازمند آن است که ما تعهد بنیادینمان به بهروزی همگان را نشان دهیم، به نحوی که کم ترین میزانِ ممکن تلخی و ناخوشایندی را نشان دهیم، به نحوی که کم ترین میزانِ ممکن تلخی و ناخوشایندی از ما بر جای ماند. هیچ کدام این همیشه آسان نیست. دست آخر، ستم پیشگی بر مبنای این فرض کاذب عمل می کند که ستم کشان، ناتوان و نیازمند تکفّل هستند؛ اما خشونت پرهیزی مقابله جویانه همیشه نمی تواند به رفع این فرض کاذب کمک کند تا بتوانیم خودمان، مردم مان و بالاخره ستم پیشگان را قانع کنیم که ما قادریم بر خود حکم برانیم و امور خود را اداره کنیم.

در اغلب مواقع، علاج چنین معضلاتی در پروژههایی ابتکاری و خطدهنده، پایدار و ملموس یافت می شود. برای مثال، خطمشی اسرائیلی از ۱۹۴۸ به صورتی حساب شده و عمدی از شکل گیری قوهی ابتکار بومی فلسطینیان در راستای توسعه و آبادانی ممانعت کرده است، بدان منظور که وابسته و متّکی به اسرائیل بارشان بیاورد.[۲۴] این است

<sup>1.</sup> obstructive program

<sup>2.</sup> momentum

دلیلِ آن که چرا مردم در طی انتفاضه ی اولِ فلسطینیان، خدماتی نظیرِ مدارس "غیررسمی"، بازارهای معامله ی پایاپای (تهاتری) و بسیاری امور دیگر را برای یکدیگر فراهم می کردند. اینها حمایتی حیاتی برای آن قیام بود و البته نشانگرِ بطلانِ آن فرض درباره ی ناتوانی از خودگردانی و نیاز به تحتالحمایگی. بر همین منوال، یکی از نخستین کارزارهایی که دُلچی با دهقانانِ سیسیلی به انجام رساند، برنامهای سازنده بود با عنوانِ "اعتصاب در جهت معکوس" الروستاییان بدون دریافت دستمزد [بهصورتی داوطلبانه] شروع به ساختنِ جادهای برای خودشان کردند که دیوانسالاریِ دولتی نه تنها آن را به تعویق انداخته بود بلکه در عمل با آن مخالفت می کرد. پلیس به سرعت برای متوقف کردنِ کار حاضر شد و دُلچی و دیگران را بازداشت کرد. با این وجود، با گذشتِ زمان بالاخره جاده ساخته شد و مردم دریافتند که به چه ترتیب می توانند بالاخره و آبادانی جوامع محلّی شان را در دستان خود بگیرند.

نمونهی سیسیلیها جنبهی دیگری از برنامههای سازنده را به نمایش می گذارد: بیش تر اوقات آن چه موجب جلب سرکوب می شود، خود همان موفقیت چنین برنامههایی است. حریف ممکن است قدرت انقلابی و دگرگون ساز چنین ابتکار عملهایی از سوی جامعه را دریابد و دست به هر کار ممکنی بزند تا آنها را تضعیف کند. [و بسیار طبیعی است اگر خوانندهی ایرانی با خواندنِ این سطور بهیادِ سرکوب "جمعیتِ امام علی" بیفتد و دستگیری و زندانی کردنِ مدیرانش و نهایتاً صدورِ حکم انحلالش – م.] حریف شاید برای حمله به این برنامهها و

1. strike in reverse

مشارکت کنندگان در آنها بهانه ی کم تری داشته باشد اما ممکن است متوجه ضرورت فراوان سرکوبِ آن گردد. بنابرایس وقتی که برنامههای سازنده مان با چنیس حملاتی مواجه می شوند، نباید شگفتزده یا حتی آزرده و مکدر شویم. ایس طبیعت ساتیاگراها است، خواه از نوع سازنده باشد یا از نوع انسدادی (اعتراضی)، که موجب بیرون کشیدن پاسخی می شود تا خشونت مکتوم و پشت پرده در یک نظام ناحق را عیان سازد. چنان هجمههایی اگرچه که تأسفانگیزند، می توانند ایس را برای نظران (و حتی برای خود ستمگران) آشکار کنند که آنچه ستمگران انجام می دهند برحق نیست.

در وضع ایدهآل، یک کارزار خشونت پرهیز کار را با توانمندسازی فردی شروع می کند، در گام بعدی به دنبال امکانهای سازنده در جامعه می گردد و در نهایت اگر لازم شود، از موضع قدرت به مقابله جویی از طریق نیروهای انسدادگر روی می آورد. این قابلیت وجود دارد که عین همین قواعد توسط افراد در موقعیتهای بی شماری به کار گرفته شود. جالب این که جنبشهای "اِشغال" در ایالات متحده که در سپتامبر بالب این که جنبشهای "اِشغال" در ایالات متحده که در سپتامبر پلیس متفرق و متوقف شد از طریق اتخاذ اقدامات سازندهی بسیار خلاقانه دوباره راه افتادند. برای مثال در اواخر ۲۰۱۲، "سَندی را اشغال کنید" و "اُکلاهما را اشغال کنید" کمکهای گستردهای برای قربانیان توفند (توفان شدید) فراهم کردند - و باید اضافه کنیم که این کمکها مؤثر تر را ز کمکهای کارگزاریهایی نظیر صلیب سرخ و آژانس مدیریت

اضطراری فدرال (FEMA) بودند. جنبش "اشغال" همچنین یک تعاونی مالی و نیز "وام اعتصاب" و "جشن سالگرد چرخهای " را پدید آورد که وامهای اشخاص را به صورت یک جا خریده و آنها را فسخ می کرد. به عبارتم دیگر، وقتی جلوی برنامههای انسدادی جنبشهای اشغال گرفته شد، آنان بهسوی برنامههای سازنده بازگشتند. این امر برای آنها تقریباً كارى راحت و طبيعي و مطابق استعدادشان محسوب مي شد چراكه افزون بر اعتراضات، آنان از پیش تر اجزای سازندهای نظیر آشیز خانههای طبخ غذا و سازوکار تصمیم گیری به شدّت دموکراتیک را بریا کرده بودند. امروزه در موقعیت های کم تر بحرانی، پروژه های گسترده ی بی شمار و بهوضوح غیرمرتبط به هم (که دامنهای از کشاورزی مورد حمایت جوامع محلّی تا تلاش های بی اندازه مهم برای اصلاح رسانه ها را در بر می گیرد)، دارند بی سروصدا ستون خیمهی انقلاب بی خشونت را بر پا مى كننـد؛ البتـه اگـر مـا اراده كنيـم كـه آنهـا را در قالـب يك راهبـرد جامع و همه جانبه در هم ادغام كنيم. هم چنين گرايش روبه رشدى به سوى "عدالت ترميمي" \* پديد آمده كه در حكم پاسخى است سازنده به نظام قضایی به غایت ناکار و انسانیّتزدای ما.[۲۵] جنبشی مقابله جویانه تر، اما هنوز در محدوده های مجاز و قانونی، جنبش روبه رشد برای لغو

<sup>1.</sup> Federal Emergency Management Agency

<sup>2.</sup> Strike Debt

<sup>3.</sup> Rolling Jubilee

<sup>4.</sup> Restorative Justice

لایحهای با عنوانِ [غلطاندازِ] "شهروندان متحد" است. "شهروندان متحد" رهنامهی دادگاه عالی ایالات متحده مبنی بر این است که شرکتها همان حقوقی را دارند که انسانها (و تلویحاً یعنی انسانها حقوقی بیش از پدیدههایی انتزاعی نظیر شرکتها ندارند). پروژههایی که در برابرِ چنین نوع نگرشهایی قرار می گیرند علی الخصوص خودشان را به عنوان مؤلفههای فوق العاده کارآمدِ یک راهبرد سازنده مطرح می کنند.

نظامهای ستم پیشه معمولاً می توانند دست نگه دارند تا یک راهپیمایی یا تظاهرات پایان یابد، اما نمی توانند ضمن تلاش برای بهره کشی از مردمان یا مدرسهای مستقل که مشغول تعلیم شهروندان در قالب و گسترهای مشابه کارگاههای خانگی و روستایی است، بقای خود را حفظ کنند. ستم پیشگان اغلب به سبب سوگیری شان در راستای خشونت، حتی تصور هم نمی کنند که اقدامات سازنده موجب ایجاد خطری بشود، تا آن زمان که دیگر خیلی دیر شده است. لرد اروین (نایبالسلطنهی مند) در نقلِ مشهوری فخرفروشانه لاف می زد که درباره ی ساتیاگراهای نمک اصلاً نگران نیست و آن موجب نمی شود که "حتی یکبار خواب راحت را از دست بدهد"؛ و البته بعدها بریتانیاییها کل امپراتوری را از دست دادند. در این مورد – و شاید فقط در همین مورد – بی اطّلاعی و دست دادند. در این مورد – و شاید فقط در همین مورد – بی اطّلاعی و ناآگاهی فراگیر جهان درباره ی خشونت پرهیزی، در عمل یک مزیّت از

#### 1. Citizens United

<sup>2.</sup> doctrine

٣.[اريكا چنـووِث كــه نامــش جــزء تحســينكنندگانِ هميــن كتــاب در پشــتِ جلــدِ أن

در یک جهانِ مطلوب و ایدهآل، تغییرات انقلابی می توانند از طریق برنامههای سازنده به تنهایی محقیق شوند؛ حتی ممکن است به تهدید از طریق ساتیاگراها [ی انسدادی] هم نیازی نباشد. البته جهان امروز بسیار از جهانِ مطلوب و ایدهآل فاصله دارد. جهان آکنده است از ظلم و استثمار، و آکنده است از خشونت ساختاری و فیزیکی در شکلهایی فراوان و متنوع. در چنین دنیایی، ضابطهی مطلوب برای بهدست آوردنِ آزادی عبارت است از کاهش درگیریهای درونی تا جای ممکن از

آمده، در مقالهای که در تابستان ۲۰۲۰ (یعنی ۶ سال پس از انتشار این کتاب) نوشته از هشیاری بیش از پیش حکومتها در اینباره سخن می گوید. او هشدار میدهد که اتفاقاً امروزه حکومتهای هشیار، دیگر ایداً جنبش های اجتماعی را دست کم نمی گیرند و از آن ها غفلت نمی کنند. او به تکنیک های زیر کانه ای اشاره می کند که حکومتها در مواجهه با جنبشهای اجتماعی آموختهاند و به کار می گیرند و از همین بابت است که حکومتهای کشورهایی چون روسیه، بالاروس، ترکیه، ایران، ونزوئلا و سـوریه، توانایــی خاصــی در پــسزدن چالشهـای مردمــی یافتهانــد. حکومتهـا بــرای شناخت جنبش ها، اندیشکده های عدیده تأسیس می کنند - کتاب کلاسیک جین شارپ دربارهی "سیاست مبارزهی خشونت پرهیز" را انتشارات دانشگاه امام صادق ترجمه و منتشر كرد پيش از آنكه بسياري از فعالان مدني آن را بشناسند - از اين رو، امروزه قضیه به آن سادگیها نیست که در نیمه ی اول قرن بیستم بود. مقاله ی اریکا چنووث با عنوان "آیندهی مقاومت خشونت پرهیز" را آیدین رشیدی ترجمه و ماهنامهی "اندیشه پویا" در شمارهی ۶۸ خود منتشر کرد. من نیز طی نوشتاری با عنوان "اعتراضات مردمی و دوران فاصله گذاری های کرونایسی " در آبان ۱۴۰۰، خلاصهای تحلیلی از آن را ارائه کردم. به این ختم کنم که: روی غفلت و بیاطلاعی و ناآگاهی حکومتها از جنبشهای اجتماعي حساب باز نكنيد!

اگر فرصت کردید، خلاصهی تحلیلی مقالهی مذکور را این جا ببینید:

 $https://farhad mey samiwritings.blogspot.com/2022/05/blog-post\_8.$ 

#### html?m=1

در این متن با راهکارهایی آشنا می شوید که جنبش های اجتماعی می توانند از طریق آنها بر ترفندهای حکومتی غلبه کنند. در این راهکارها، افزایش آگاهی متقابل جنبشها مطرح است، نه دلخوش داشتن به غفلت حکومتها - مترجم.]

طریق برنامه های سازنده، و مجزّا کردن و مقابله با باقی موارد از طریق مبارزه ی خشونت پرهیز. تا هر جا که مقدور باشد کنش "سازنده" داختیار کنید و فقط زمانی کنش "نسدادی " (یا همان اعتراضی یا مقابله جویانه) در ابر گزینید که ضروری باشد. در این حین، همواره اطمینان حاصل کنید که رویکرد شما تحت تأثیر هدفی درست و پاک شکل گرفته و نیز متعهد است به استفاده از وسیله و روش های درست و پاک. [یا همان اصلِ هم خوانی هدف و وسیله].

## دقیق شدن در ژرفای ساتیاگراها

تا این جا دیدیم که خشونت پرهیزی و ساتیاگراها از خودمان آغاز می شود، و دریافتیم که باید خود را بهنجوی مهیّا سازیم و یرورش دهیم که با هدفی نیک به هر منازعهای ره ببریم. بر همین منوال، ساتیاگراها ففط در صورتی موفق خواهد بود که افزارها و روشهای نیک و درست را به فراخور موقعیت به کار گیرد؛ از آن جمله: واکنش متناسب، مصالحه، اهداف كاملاً روشن، و برنامه هاى سازنده. با همهى این ها برخی جنبه های ساتیاگراها همچنان بایستی مورد بررسی قرار گیرنـد. بـه عنـوان نمونـه، وقتـی ببینیـم رویکـرد خشـونتپرهیز ما بـه هیچ نتیجهای نمی رسد، بایستی چه واکنشی نشان دهیم؟ یا دربارهی مسائل دیگری که به همین اندازه مهماند: وقتی موفق می شویم باید چگونه رفتار کنیم؟ یک جنبش برای آن که به موفقیّت برسد به مشارکت چه تعدادی از مردم نیاز دارد؟ نمادها برای یک جنبش چه اهمیتی دارند؟ و بالاخره، ممكن است بسياري از ما از خود بيرسيم كه: آيا ممكن است خشونت پرهیزی مورد سوءاستفاده قرار گیرد [و در مسیر ناحق به کار گرفته شود]؟ يا، أيا ساتياگراها همواره مستلزم رنج كشيدنِ أن كساني است که به کارش می گیرند؟ بررسی این پرسشها به ما کمک می کند تا ژرفای ساتیاگراها را بیش از این بازنمایی کنیم.

# در نظر گرفتنِ ثمراتِ حقیقی

عملِ خشونت پرهیز همیشه اثری مفید دارد و همواره بر ذهن و ضمیرِ انسانها تأثیراتی از گونه ی خیر بر جای می گذارد. از این حیث، خشونت پرهیزی درست در نقطه ی مقابلِ خشونت ورزی است که همیشه مُرده ریگی از آسیب و آزار، تلخکامی و بیگانگی بر جای می گذارد. با این وجود، شاید خشونت پرهیزی هم به مانندِ خشونت ورزی در دستیابی به عین همان نتیجه ای که می خواهیم، ثمر بخش باشد یا نباشد. ا

وقتی فکر می کنیم که ساتیاگراها یا خشونت پرهیزی ناکام شده، بیش تر مواقع به این خاطر است که میزان یا شدّت آن اقدامات بی خشونتی که اختیار شده با شدّتِ خشونتی که باید با آن مواجهه کند هم تراز نیست. یک اعتراض بی مقدّمه و خودجوش، بدونِ هیچ آموزشی پیش از آن و بدون هیچ راهبردی پیش روی آن، فقط نوک کوه یخ خشونت پرهیزی است؛ صرف امتناع از تهاجم فیزیکی فقط شرطی امکانساز [و نه کافی] برای بروز قدرتِ تاموتمامِ خشونت پرهیزی است. بنابراین وقتی تلاشی اولیه با شکست مواجه می شود، نباید زود قضاوت کنیم که خشونت پرهیزی نتیجه نمی دهد. همان طور که یک کنش گر اهل ترکیه اخیراً اذعان داشته، "ما روش را ناکام کردیم، نه روش ما را."

دلیلِ دیگری که گاهی اوقات فکر میکنیم خشونت پرهیزی ناکام مانده، این است که توجه نمیکنیم سازوکارِ آن چگونه در زیرِ سطح

۱. اگرچه در ادامه خواهیم دید که این فقط شباهت در کلیّتِ موضوع است چرا که به لحاظ کمّی، مطالعات تجربی گسترده موفقیتِ دوبرابریِ روشهای خشونت پرهیز نسبت به روشهای خشونت آمیز را تأیید کردهاند-م

ظواهر در حالِ عمل کردن است و با ادامه ی مسیر، در آینده غالباً به نتایجی چشمگیرتر از آنچه که شاید ما حتی قصدش را کرده باشیم می انجامد. همان طور که بی. آر. ناندا (دانشور تاریخ) بیان کرده، "واقعیت این است که ساتیاگراها طراحی نشده تا مقصد بیرونیِ خاصی را فتح کند یا حریف را از پا درآورد، بلکه طراحی شده تا نیروهایی درایه جریان اندازد که نهایت آبه موازنه ای جدید راه می برند. در چنین راهبردی، کاملاً امکان پذیر است که تک تک همه ی مصافها را ببازیم و با این حال، برنده ی کل پیکار باشیم." (تأکید با حروفِ خمیده، افزوده ی منیگلر است.)[۲۶]

نمونه ی دراماتیکی از این امر در طی کنشِ مشهورِ "ساتیاگراهای نمک" رخ داد. ساتیاگراهای نمک با هدفِ شکستنِ انحصار حکومت [استعماری بریتانیا] بر استحصال و فروش نمک آغاز شد. انحصارِ مذکور از یک سو مشقّتِ فراوانی بر هندی های فقیر تحمیل می کرد و از سوی دیگر به مظهرِ قدرتِ استعمار بریتانیایی در هند تبدیل شده بود. در ۲۱ مه ۱۹۳۰، حدود ۲هزار نفر به کارخانهی نمکِ دهارسانا و نقت تا بهصورتی "غیرقانونی" [از نظر بریتانیایی ها]، نمکی را که از سواحلِ خودشان به آنجا آورده شده بود پس بگیرند. داوطلبانِ بی سلاح در دستههای ۲۵ نفری در هر نوبت بهصورتی منظم و همچون امواجِ پی در پی بهسوی ورودیِ کارخانه گام برمی داشتند و آنجا در اثرِ ضربوشتمِ شدید بر خواک می افتادند، در حالی که بیش ترشان حتّی در این حدّ هم از خود دفاع نمی کردند که لااقل دستِ خود را بالا بیاورند و در برابر ضرباتِ

<sup>1.</sup> Dharsana

چوبدست و باتومها سپر کنند. در پایانِ آن روز، ۳۲۰ تَن از آن داوطلبان بستری شدند، و طولی نکشید که ۲ نفر از آنان در اثر شدّتِ جراحاتِ وارده از آن ضربوشتم بیرحمانه، جان باختند.

فداکاریِ آن داوطلبانِ هندی از حیثِ اهدافِ کوتاه مدتش "نتیجه" بخش نبود: کارخانه ی نمک آزاد نشد و مالیات [نمک] هم لغو نشد.[۲۷] یعنی که این مصاف به شکست انجامید. اما وقتی سالها تدارک و آماده سازیِ خشونت پرهیزانه آزموده شد و انتظامِ مردم همچنان دوام آورد، "پیکار" [در مجموع] با پیروزی به پایان رسید. نظام مشروعیتش را بدین سبب از دست داد که از یک سو، قدرتِ استعماری به آهن و خیزران متوسّل شد [در قالبِ چوبدست و باتوم]، درحالی که از سوی دیگر، معترضان با تابآوری و شهامت در عینِ اجتناب از نفرت، مقاومت کردند. بدین تر تیب، ماهیتِ حقیقیِ نظام عیان شد و هند در موقعیتِ دست یابی به آزادی اش قرار گرفت. از این جا به بعد، دیگر فقط به گذشت زمان نیاز بود.

در واقع، ۱۷ سال بعد وقتی استقلال فرارسید هند و بریتانیا قادر بودند رابطه ی استثماری را به صورتی دوستانه خاتمه دهند. برخلاف اغلب خروجها از مستعمرات، دو کشور در عین این که دوست ماندند از یکدیگر جدا شدند. همان طور که آرنولد توین بی مورخ بریتانیایی متذکر شده، گاندی ادامه ی حکمرانی بر هند را برای بریتانیایی ها ناممکن کرد، اما این را برای آنان ممکن کرد که بدون نفرت و بدون تحقیر بیرون

<sup>1.</sup> battle

<sup>2.</sup> Arnold Toynbee

۷١

بروند.[۲۸] این مطلبِ او، توصیفی ممتاز از تأثیرِ مبارزه ی خشونت پرهیز است، اما هیچیک از این ها در آن روزِ ماهِ مه در مقابلِ کارخانه ی نمکِ دهارسانا مشخص نبود.

این تنها مرتبه در تاریخ خشونت پرهیزی نیست که معلوم می شود شکستهای آشکار، حاوی بذر موفقیتهای بزرگتر بودهاند. با این وجود، ممكن است كه ما بهعلّتِ فاصلهي زماني بين كنشِ خشونت پرهيز و نتایج آن، ربط آنها به یکدیگر را بهراحتی گم کنیم و متوجّهش نشویم؛ و این یکی از دلایلی است که موجب می شود بسیاری از مردم در درک قدرت خشونت پرهیزی ناکام بمانند. بهیاد داشته باشید که ما در خشونت پرهیزی در پی چیزی بیش از صِرفِ یک نتیجهی ظاهری فوری و قابل رؤيت هستيم. از لحاظ فوريت، ممكن است كاملاً مهم باشد كه از جنگی قریبالوقوع جلوگیری شود، از توافقنامهای بدخواهانه دربارهی "تجارت آزاد" ممانعت بهعمل آید، یا مستبدّی از قدرت برکنار شود. ناکامی در محقّ ق کردن فوری اینها می تواند موجب سرخوردگی شود. با ایـن وجـود، از اَنجایی کـه منازعهی خشـونت پرهیز صرفاً یک نبـرد برد/ باخت نیست و از آنجایی که ما بیشتر علاقمند به نتایجی با پایداری در بلندمدت هستیم، نباید که بعد از یک بدبیاری یا شکست مأیوس شویم. در پیشه کردن خشونت پرهیزی، باید باور به این امر را بیاموزیم که از پی آمدن آن نتایج بلندمدت، حتمی است؛ نتایجی همچون یک نظام كمتر سركوبگر، توافق و آشتى ميان همهى گروهها، يا عدالت برای همگان.

باید اعتراف کرد که چنین نوع باوری به این سادگی ها حاصل نمی شود. هنگامی که ۶۰ تَن از تظاهر کنندگانِ مسالمت جو در شارپویل

آفریقای جنوبی در ۱۹۶۰ به ضرب گلوله کشته شدند، رهبرانِ کنگره ملّیِ آفریقا به این نتیجه رسیدند که خشونتپرهیزی برای غلبه بر رژیم آپارتاید کافی نیست. آنها در پیِ این تصمیم تقریباً ۳۰ سال زمان را در تلاش برای جنگ با رژیم از طریق عملیات خشونتآمیز از دست دادند، تا آنکه نلسون ماندلا از زندان آزاد شد و آنان رانهی حرکتِ خشونتپرهیزشان را دوباره بهدست آوردند. از همین دست، بعد از سرکوبِ بیرحمانهای از آن نوع که در میدانِ تیانانمِن [پکن] رخ داد، دلسرد نشدن کارِ بسیار سختی است؛ اما شناختِ منطقِ عمیقترِ خشونتپرهیزی اغلب می تواند در انجامِ این وظیفه ی بسیار سخت کمک حال باشد. هم چنین ممکن است به یاد داشتنِ این سخنِ تئودور روزاکِ مورِّخ هم کمک کننده باشد که: "مردم خشونتپرهیزی را بهمدّتِ یک هفته امتحان می کنند، و وقتی از آن "نتیجه" نمی گیرند، به سمتِ خشونتی بازمی گردند که قرنهاست نتیجه نداده است."[۲۹]

## هنگام پیروزی چگونه رفتار [می]کنیم؟

مواقعی هست که خشونت پرهیزی به نظر (موقّتاً) شکست خورده می رسد. آگاهی از این که خشونت پرهیزی غالباً پروژه ای بلندمدت است می تواند به ما کمک کند تا در چنین مواقعی از افسردگی و اُفتِ روحیه به دور مانیم. البته پرهیز از وجد و شادی هنگامی که خشونت پرهیزی شکست نخورده هم به همان اندازه مهم است. همان طور که خواهیم دید، این احتیاطها و پرهیزها تا حدودی به این خاطر است که تعیین میزان موفقیّت یا شکست در خشونت پرهیزی تکلیفی بس ظریف و

دقیق است. برای فردی خشونت پرهیز، صِرفِ بی خشونت باقی ماندن یک موفقیّت است، حتی تحت شرایطی شدیداً تحریک آمیز.

اما کارزارهای عاری از خشونت یقیناً می توانند موفقیّت بیرونی نیز پیدا کنند و می کنند. در واقع، مطالعاتِ اخیر نشان دادهاند که خیزشهای خشونت پرهیز دو برابرِ انواعِ خشونت آمیز به نتیجه می رسند؛ و میزانِ نتیجه بخشیِ آنها در یکسوم ٔ مواقع است.[۳۰] در حقیقت، همچنان که تاریخ به تدریج جانبداریِ ناخود آگاهش از خشونت را تصحیح می کند، حکایتهای بیشتر و بیشتری از مقاومتهای دسته جمعی از خشونت به هیز] در یهنه ی آن پدیدار می شوند.

به عنوان نمونه، در دورهی حکومت ویشی در فرانسه ی جنوبی،

۱. در منبعی که ایس مطلب با استناد به آن ذکر شده [یعنی کتاب "چرا ایستادگیِ مدنی نتیجه بخش است" نوشتهی چنووِث استفان (۲۰۱۱)] جنبش های خشونت پرهیز در یک دوم مواقع به موفقیت کامل می رسند [و نه در یک سوم مواقع. ضمناً با لحاظ کردنِ موفقیت های "نسبی"، ایس میزان به سه چهارم مواقع آفزایش می یابد؛ رجوع شود به شکل ۴-۱ در صفحه ی ۹ آن کتاب و یا متن آن در صفحات ۷ و ۱۱.]. شاید مایکل نیگلر در پایان ۲۰۱۳ - هنگام تنظیم این جمله - به بخشی از نتایجی دسترسی مایکل نیگلر در پایان ۲۰۱۳ - هنگام تنظیم آنها مقاله ای با عنوان "آیندهی مقاومت داشته که چنووث در سال ۲۰۲۰ بر مبنای آنها مقاله ای با عنوان "آیندهی مقاومت خشونت پرهیز و خشونت آمیز) کاهش یافته، به نحوی که در بازه ی فقی در بازه ی در ان و خشونت آمیز موارد و جنبش های خشونت آمیز موفقیت خشونت پرهیز در ۱۳۳٪ موارد و جنبش های خشونت آمیز موفقیت خشونت پرهیزها در یک سوم مواقع - درست می شود، اما حالا بخش اول جمله نادرست خواهد شد چرا که موفقیت جنبش های خشونت پرهیز در این وضعیت جمله نادرست خواهد شد چرا که موفقیت جنبش های خشونت آمیز بوده [و نه ۲۰۱۳] - مترجم

۲. Vichy نام شهری در ۳۵۰ کیلومتریِ جنوبِ پاریس که پس از اشغالِ فرانسه توسط نازی ها مَقَـرٌ حکومتِ دستنشاندهای به ریاستِ مارشال پتّن فرانسوی شد.

آندره تروکمه کشیش پروتستان و همسرش ماگدا، تمام جامعهی محلّی لوشامبون-سور-لینیون را برای عملیاتِ نجاتِ یهودیان و سایر پناهجویان از سرتاسرِ نواحیِ اِشغالی سازمان دادند که در نهایت به رهاییِ هزاران نفر انجامید. شهامتِ مقاومت کنندگان چنان افسرِ فرماندهِ حکومتِ دورهی اِشغال را تحتِ تأثیر قرار داد که او با وجودِ خطرِ فراوانی که برای خودش داشت، به گروههای محلّیِ گشتاپو اجازهی یورش به مراکز نجات را نداد.

در همین اثنا، واقعه ای بسیار شگرف و در عینِ حال درس آموز درست در برلین پدیدار شد. در اولین آخرهفته ی مارس ۱۹۴۳، یهودیانی که از "خویشاوندانِ آریایی" بودند (عمدتاً شوهرانِ زنانِ غیریه ودی) یک جا جمع آوری شدند برای آن که به اردوگاه های تجمیع تبعید شوند. برخلافِ تمامِ انتظارات، همسران و مادرانِ این مردان که تعداد آنها سرانجام به حدودِ ۶ هزار نفر رسید، مقابلِ مَقرّ بازداشتگاه روزن شتراسه تجمع کردند و خواستار بازگشت عزیزان شان شده و از تَرکِ محل امتناع

1. André Trocmé

#### 2. Le Chambon-sur-Lignon

۳. Concentration Camps و ادبیات رایج متون ترجمه ی مربوط به جنگ جهانی دوم، اغلب به "اردوگاه کار اجباری" ترجمه شده. از مترجم توانای کتاب "آیشمن در اورشلیم" - زهرا شمس - طی توضیحاتشان در پاورقی صفحه ی ۳۴ آن کتاب درباره ی تفاوت اردوگاههای کار اجباری (Forced Labor Camps)، اردوگاههای انتقال (تعالی اکتراکی اردوگاههای اسرای جنگی (Camps)، اردوگاههای اسرای جنگی اردوگاههای و اردوگاههای و اردوگاههای این تجمیع (Prisoners of War Camps) آموختم و سیاقی ایشان را در ترجمه ی این عبارت به کار گرفتم. با این توجه که برخی اردوگاهها هم نظیر آشویتز، ترکیبی بودهاند.

#### 4. Rosenstrasse

کردند. در طی چند روز، گشتاپو کوتاه آمد و مردانِ دستگیر شده را آزاد کرد. برخی از آنها بایستی باعجله از اردوگاههای تجمیع که تا آنزمان به آنجا فرستاده شده بودند، اعاده می شدند. در واقع، همهی این مردان از جنگ جانِ سالم بهدر بردند. نکتهی حتی شگفتآورتر آن بود که مقاماتِ گشتاپو در سایر پایتختهای [شغالی] اروپایی هم با وضعیت اختلاطِ نـژادیِ" مشابهی در جمعیتهای حاضر در آن مناطق مواجه بودند و در انتظارِ راهنمایی، چشم به برلین داشتند؛ از اینرو، همین یک تظاهراتِ گذرا [با احتسابِ مجموعِ اثرات مستقیم و غیرمستقیم آن] موجب نجات جان دههاهزار نفر دانسته شد.[۳۱]

توجه داشته باشیم که این، یکی از ضعیف ترین شکلهای خشونت پرهیزی بود. این فقط یک تظاهراتِ کوتاه مدت و خودجوش بود، توسط کسانی آموزش ندیده، بدون اطلاع (یا با اطلاعی اندک) از این که خشونت پرهیزی چگونه عمل می کند، و بدون نقشه ی راه یا طرحی برای پی گیری و ادامه دادنِ آن کنشِ فوریِ اولیه شان. اما حتی همین "یکی از ضعیف ترین انواعِ" کنش خشونت پرهیز توانست به نحوی کار آمد و در برابرِ یکی از ستم کار ترین نظامهای تاریخِ مدرن، ثمر بخش باشد. در برابرِ یکی از ستم کار ترین نظامهای تاریخِ مدرن، ثمر بخش باشد. شده، نتایج می توانند تاچه حد چشمگیر تر باشند. نقد بسیار رایجی که به عنوانِ ایراد به استدلالهای موافقِ خشونت پرهیزی طرح می شود این است که خشونت پرهیزی هرگز علیه نازیها مؤثر نبوده است. این دو مثال (خصوصاً مورد آخر) موجبِ ابطالِ چنان ایرادی می شود. [از همین دست، می توان ایستادگیِ معلّمانِ نروژی در برابرِ تحمیلِ آموزشِ ایدئولوژیک توسط حکومت دست نشانده ی نازی ها را نیز افزود که ایدئولوژیک توسط حکومت دست نشانده ی نازی ها را نیز افزود که

ماجرای آن در کتاب "کنشهای کوچک ایستادگی" نوشتهی کراشا و جکسون و همین طور در کتاب "ایستادگی مدنی" نوشتهی اریکا چنووث آمده است؛ همین طور ایستادگی دانمارکیها در برابر نشان گذاری لباس و تحویل یهودیان، و تلاش برای نجات آنها از طریق گذراندنشان به سوئد که ذکر آن در کتاب "آیشمن در اورشلیم" نوشتهی هانا آرنت آمده است – م.] در حقیقت، خشونت پرهیزی وقتی که [به جا و به درستی، با در کی واقع بینانه از شرایط] آزموده شده به نحو حیرت انگیزی ثمر بخش بوده است.

وقتی چنان موفقیّتهایی حاصل می شود، مسائلی هست که می توانیم رعایت شان کنیم تا شاخصه ی خشونت پرهیزِ تعامل را همچنان فعّال نگه داریم و اطمینان حاصل کنیم که تلاشهایمان بر باد نمی رود. پیش از این، درباره ی اهمیتِ اضافه نکردنِ ناگهانیِ موضوعی جدید به یک توافق توجه داده ایم. گفتیم که چنین خطایی، مذاکره را به نبردِ قدرت تبدیل می کند. در عین حال مسأله ی حتی مهم تر از این، اجتناب از شادیِ مغرورانه بعد از پیروزی یا همان به نمایش گذاشتنِ ظفرمندی است؛ شبیهِ آن که بعد از به ثمر رسیدنِ گل در یک بازیِ فوتبال، بازیکنی از راه برسد و توپی که آنسوی خطِ دروازه آرام گرفته را یک بارِ دیگر با تمام قوا، محکم به سوی تور دروازه شوت کند.

در پی تحریم یک سالهی سوار شدن به اتوبوسها [توسط سیاه پوستان] در مونتگمری آلاباما، مذاکراتی پرحرارت شکل گرفت که طی یکی از آنها، نمایندهای رسمی از شرکتِ اتوبوسرانیِ شهر نگرانِ

<sup>1.</sup> triumphalism

آن بود که تن دادن به مطالباتِ معترضان، راه را بر این امر هموار کند که "سروع به فخرفروشی و پُزدادن دربارهی پیروزی شان بر سفیدپوستان کنند و این چیزی است که ما تحمّلش را نخواهیم داشت و زیر بار آن نمی رویم." کینگ با در نظر گرفتنِ چنین امری به همکارانش یادآور شد که "در طریقِ خشونت پرهیزی، ما از این وسوسه پرهیز می کنیم که حالِ روان شناحیِ فاتحان را به خود بگیریم." روان شناسیِ فاتحان به فعل وانفعالاتِ کهنهی نگرشِ "من علیه -تو" تعلق دارد که عرصهی حیات را به مثابه نزاع دستجاتِ مجزّا و منفصل می بیند؛ نزاعی که اغلب بر سرِ نمادها است. برخلافِ این، روان شناسیِ خشونت پرهیز از تبدیلِ موفقیّت به "فتح" پرهیز می کند، چرا که چنین کاری حریفان را به قرارگیری در قطبِ مخالف و به سوی تضاد سوق می دهد و بیگانه شان می سازد. اظهار نظرِ توین بی را به یاد آورید که گاندی ادامه ی حکمرانی بر هند را برای بریتانیایی ها ناممکن ساخت، اما (یا به بیانِ دقیق تر، تا حدودی به سبب آن که) این را برای شان ممکن ساخت که بدون کینه و خصومت و بدون تحقیر بیرون بروند.

ایده ی آخری که هنگام بحث درباره ی موفقیّتِ مبارزه ی خشونت پرهیز باید به خاطر داشت این است که، گاهی اوقات موفقیّت را صرفاً باید به عنوانِ یک آغاز محسوب کرد. احتمالش هست که کارِ شما هنوز تمام نشده باشد. بسیاری از جنبشها پیش از آن که اصلِ مشکل حل شده باشد، منحل و زایل می شوند؛ حال یا به سبب سرمستی ناشی از پیروزی، یا فقط از فرطِ خستگی و ته کشیدنِ کاملِ انرژی. این در حالی است که اصلِ مشکل، خود ایده ی ظلم است نه فقط جسمیّت یافتنِ آن در قالب یک گروه یا یک فردِ خاص؛ بنابراین جنبشها باید تا از میان قالب یک گروه یا یک فردِ خاص؛ بنابراین جنبشها باید تا از میان

رفتنِ خودِ ایده ی ظلم ادامه یابند نه آنکه بر براندازیِ فرد یا گروهِ مظهرِ آن متمرکز شوند. اما تاریخچه ی اخیرِ خشونت پرهیزی پُر است از شکستهای دلسرد کننده ای که به دنبالِ براندازی های موفق رخ داده اند: اگر بخواهیم چندتایی شان را نام ببریم می توانیم از فیلیپین، صربستان، مصر، یمن و او کراین یاد کنیم. مشابهِ همین ها، اگرچه انتفاضه ی اولِ فلسطین (۱۹۹۳–۱۹۸۷) با امضای پیمانِ اُسلو به نتیجه ای انجامید، اما دستِ آن پیمان از رسیدن به آزادیِ معنادار برای فلسطین بسیار کوتاه ماند.

در این قضیه در واقع به نظر می رسد که هیچ چیز نمی تواند مشل موفقیّت شکست بخورد! اما قبل از آن که زود قضاوت کنیم، به یاد داشته باشید که این جنبشها اغلب و به طرزی قابلِ درک، نصفه و نیمه بودند. همان طور که دیدیم، وجود یک رُکنِ "سازنده"ی قوی غالباً می تواند از این شکستها جلوگیری کند؛ رکنِ سازنده ای که با نهادهایی جایگزین تکمیل شده باشد که آماده اند به داخلِ آن خلاً پیش گفته حرکت و آن را پیر کنند. [در آخرین قسمت از بخش ۴ (راز برنامه ی سازنده) در این باره صحبت کردیم.] بیش تر اوقات لازم است که استقامتِ سرسختانه"، حتی پس از پیروزی تداوم یابد. (کنش گرانِ آمریکای لاتین، این استقامتِ سرسختانه را firmesa permanente می خوانند.)

اگر ما به قواعدی همچون "موضوع جدید ممنوع!" پایبند باشیم و

۱. احتمالاً کنایهای است به آن جملهی آلکساندر دوما که: "هیچچیز نمی تواند مشل موفقیت پیروز شود." - م

<sup>2.</sup> alternative institutions

<sup>3.</sup> dogged persistence

از روان شناسیِ فاتحان پرهیز کنیم، خودمان را در موقعیتِ بهرهمند شدن از موفقیّتی قرار می دهیم که فقط خشونت پرهیزی می تواند آن را به ما بدهد و هیچ کس نمی تواند آن را سَلب کند.

### آیا پُرشمار بودن اهمیت دارد (یا نه)؟

در انواع عملیاتِ خشونت آمیزی که در بستر تضادها صورت می گیرند، خصوصاً در مورد عملیاتِ نظامی، عملاً سعی بر آن است که نقشِ "فرد" نفی و سَلب شود. این کار از طریق استفاده از البسهی یکسان (یونیفورم)، تعلیماتِ تلقینی (تاحد شُستوشوی مغزی)، زنجیرهی سفتوسختِ دستورات و نظایرِ آن صورت می گیرد. اما از همهی اینها گذشته، از آنجایی که خشونت پرهیزی همان نیروی روح است که اساساً بر "قدرتِ هر فردِ انسانی" بنا شده که درونِ هرکس یافت می شود، لذا فردِ انسانی در آن نقش محوری تری ایفا می کند. طبیعتاً اوضاع و شرایطی وجود دارد که در آن، پُرشماریِ نفرات کمک کننده است. کسانی مثل فردیناند مارکوس یا حُسنی مبارک می توانند چندصد تایی از مردم را که در میدانی تجمّع کرده باشند جارو کنند و بیرون بریزند، اما نمی توانند میلیون ها نفر را نادیده بگیرند؛ خصوصاً اگر پس از گشوده شدنِ آتشِ میلیون ها نفر را نادیده بگیرند؛ خصوصاً اگر پس از گشوده شدنِ آتشِ سر کوب بروی شان همچنان یابر جا مانده باشند.

در طی قیام موفق مردم فیلیپین، اصطلاح "قدرت مردم" ابداع شد تا بیانگر قدرتِ جمعی تودهی به پاخاسته باشد. اما یکی از شرکت

<sup>1.</sup> people power

#### ۸۰ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

کنندگان، کاردینال جِیمی سین '، ایس نظرِ خردمندانه را اظهار کرد که: "مبهوتکننده بود. دو میلیون عزم مستقل شکل گرفته بود. هریک از آنها در عمق وجودِ خود می گفت، 'من انجامش می دهم،' و این گونه بود که آنها بیرون ریختند." (تأکید با حروفِ خمیده از م.نیگلر است.) [۳۲] به عبارتِ دیگر، حتی قدرتِ مردم از همان چیزی برساخته شده است که من قدرتِ فردِ انسانی میخوانمش، یعنی اراده ی متعهدِ تک تکِ افراد باشهامت.

در خشونت پرهیزی که تا جای ممکن بر متقاعدسازی تکیه دارد نه بر اعمالِ فشار، روشنیِ پیام می تواند جایگزینِ پُرشماریِ طرفداران شود. آن آمریکایی برجسته، هنری دیوید ثورو آهم این را دیده بود. او درباره ی برده داری چنین گفت که، "این را خوب می دانم، که اگر یک هزار، اگر یک صد، اگر ده نفر که بتوانم این طور بخوانم شان اگر فقط ده فردِ شر افتمند – آری، اگر فقط یک فردِ شرافتمند ... از برده داری دست بردارد، به راستی خود را از این مشارکت بیرون بکشد، و در نتیجه ی آن در زندانِ شهر محبوس شود، این در حُکمِ لغو برده داری در آمریکا خواهد بود. زیرا این اهمیتی ندارد که جرقه ی آغازین چقدر ممکن است کوچک به نظر برسد: کاری که یک بار به درستی به انجام ممکن است کوچک به نظر برسد، است، "[۳۳]

واقعیت این است که چنان فردِ صاحب بینش و مصمّمی، غالباً افراد را زمانی که به آنها نیاز باشد به تعداد کافی گرد هم خواهد آورد. این

<sup>1.</sup> Jaime Sin

<sup>2.</sup> Henry David Thoreau

بخشی از قاعدهای است که گاندی آن را "قانون پیشروی" انامید. او این قاعده را این چنین درخشان به تصویر می کشد: "رود گُنگ بستر جریانش را در طلب شاخههای فرعیاش رها نمی کند. بههمین صورت، یک رهرو خشونت پرهیز (ساتیاگراهی) هم مسیرش را که هم چون لبهی شمشیر دقیق و مشخص است رها نمی کند. اما همان طور که شاخهها به طور طبیعی همچنان که گنگ بهییش می رود به آن می پیوندند، بدین سان است که آنها با رود می شوند، که همان ساتیاگراها است. "[۳۴] بنابراین پُرشماری افراد در ساتیاگراها مهم است، بهجز مواقعی که مهم نباشد[!]. و زمانى كه حضور پُرشمار افراد مهم باشد، فرد مناسب غالباً می تواند آن ها را گرد آورَد. می ارزد که این را در یاد نگه داریم، زيرا ما در مواقعي كه حقيقتاً به قدرت خود آگاهي نداريم (كه اغلب چنین است)، بهطور طبیعی به سراغ قدرت ناشی از زیادی عدّه می رویم. ايس طبيعي است، اما نبايد ما را از كشف توان دروني مان منحرف كند. پیش تر اشاره کردیم که گاندی طی مبارزاتش در آفریقای جنوبی، اصل "عدم ایجاد دردسر" را در ۱۹۱۳ مقارن با اعتصاب راه آهن ارائه کرد. [سالها بعد از آن در هند،] زمانی که بریتانیایی ها گرفتار جنگ جهانی دوم بودند، گاندی احساس می کرد که نمی تواند مبارزه برای استقلال را به حال تعلیق در آورکد، اما در عین حال از این هم اکراه داشت كه اصل "عدم ايجاد دردسر" خويش را نقض كند. راه حل چه بود؟ او یک نفر، یعنی وینوبا بهاوه ۲ را برگزید تا دست به نافرمانی مدنی بزند و

<sup>1.</sup> Law of Progression

<sup>2.</sup> Vinoba Bhave

به پیشوازِ زندانی شدن برود. وینوبا شاگرد معتمد و امینِ او بود که در سطحی گسترده به عنوانِ وارث و جانشینِ معنویِ او محسوب می شد. بدین ترتیب، بریتانیایی ها مطلب را دریافتند که ساتیاگراها از بین نرفته است؛ اما آنان می بایست مرحمتِ این تعلیقِ موقت را قدر می دانستند، آن هم در آن وضعی که گرفتار بودند و نمی توانستند بر "مذاکره" دربارهی استقلالِ هند تمرکزِ کاملی داشته باشند. توجه داشته باشید که این تاکتیک، یک نمادِ پوچ و توخالی نبود: وینوبا شخصی واقعی بود که عرم همکاری با قوانینِ واقعی را به نمایش می گذاشت و مجازاتی واقعی را از بابتِ آن پذیرا می شد تا این پیام را به نظام بدهد که مبارزه برای استقلال از میان نرفته است. با این همه، او فقط یک نفر بود.

پُرتعداد بودن گاهی او قات ضروری است، اما روشن بودنِ هدف و تعهد به آن همیشه ضروری اند. اگر جنبشی در مسیرِ درستِ خود باقی بماند، مردم زمانی که به آنها نیاز باشد به آن خواهند پیوست. [تأکید با خمیدگی حروف از مترجم است.]

### نمادها چقدر بهدرد میخورند؟

در ساتیاگراها، نمادها هم مثلِ پُرتعداد بودن کاربردِ محدودی دارند (بهیاد بیاورید که ساتیاگراها به معنای "حقیقت را محکم چسبیدن" است.). همانطور که اهمیتِ پُرتعداد بودن را بیش از حدّ برآورد میکنیم، به استفاده ی بیش از حدّ از نمادها هم تمایل یافته ایم. شاید تأسف انگیز ترین نمونه از خطا در به کارگیریِ یک نماد، مربوط به ماجرای قتل عام میدان تیانانمن پکن در ۴ ژوئن ۱۹۸۹ باشد. در آن

روزها، جمعیتِ انبوهی از دانشجویان، کارگران و حامیانِ بسیاری در میدان تجمع پیدا کرده بودند تا همبستگی و مطالبه شان در راستای اصلاحات را به نمایش بگذارند. هرچند، از آنجایی که آنها فاقد راهبردی بلندمدت بودند، خودِ میدان و امتناع شان از تَرکِ میدان نمادی از نافرمانی شان شد. این نماد شدنِ خودِ میدان موجبِ انحراف توجهات از هدفِ بسیار موجّهِ "اصلاحاتِ دموکراتیک" شد. همهی ما میدانیم که آخرِ داستان به کجا انجامید. اما اگر به جای این، مقاومت کنندگان میدان را تَرک کرده و به دانشگاهها و دهکده هایشان برگشته بودند تا مردم را آموزش دهند و برای ایجادِ تغییر، گام هایی ملموس و دستیافتنی را اختیار کنند، جنبش دموکراسی خواه چین احتمالاً هنوز زنده می بود؛ و آن مردمِ شجاعی که مظهر و تجسّمش [در آن میدان] بودند نیز به هم چنین.

ایس بدان معنا نیست که تحصّنها و اِشغالها هیچگاه مؤثر نیستند. هنگامی که دههاهزار معترضِ بومی، مجلس اکوادور را در سال ۲۰۰۰ به شیوهای عاری از خشونت اِشغال کردند، ایس عملِ آنها اثرِ بسیار چشمگیری بر جای گذاشت؛ حتی با وجودِ آنکه رهبرانِ جنبش در ظرفِ چند روز از سوی حریف در تنگنا قرار گرفته و قدرت را از دست دادند. با این حال، دو سال بعد به دنبالِ سازمان دهی گسترده ی مردمِ عادی (یا همان بی صدایان)، یکی از همان رهبران به ریاست جمهوری انتخاب شد.

خیرشِ اکوادور به خیرشِ تیانانمِن شبیه بود، اما وجود ۳ تفاوت احتمالاً در موفقیتِ بعدیِ آن نقش داشت. یکم، معترضان یک نماد صرف از قدرت را اِشغال نکردند بلکه یک پایگاه واقعیِ قدرت را اِشغال کردند. دوم، آنان زمانی واردِ عمل شدند که بنیه و تواناییِ کافی برای

کسبِ قدرت را داشتند، نه آن که فقط مطالبهاش کنند. و سوم، آنان قادر بودند بعد از خاتمه ی اِشغال، جنبش را ادامه دهند. این بدان معناست که اِشغال، هم گذشته ی داشته و هم آینده ای؛ یعنی قسمتی از یک کارزار بزرگتر بوده است که آن کارزار قادر بوده مجموعه ای از تاکتیکهای متنوع اعم از مقابله جویانه یا غیر آن [یعنی "سازنده"] را به کار بگیرد. [توجه دارید که بازگشت به جامعه و توجّه جدّی به آموزشِ افراد پیش از سازمان دهی چه نقشِ مهمّی در این راستا ایفا کرده است و این، یکی از ویژگی های آن رکنِ "سازنده" و معمولاً مغفولِ جنبش ها است که اغلب در هیاهوی رکن مقابله جویانه یا همان کنش های اعتراضی یا "انسدادی" گم می شود و همین امر، اصلی ترین عاملِ شکستِ جنبش ها است می.]

مطمئناً سرسختی می تواند در عرصه ی خشونت پرهیزی هم مثل همه ی عرصه های دیگر، تفاوتِ بین موفقیّت و شکست را رقم بزند. اگرچه، چنان استقامتی بایستی به مواردی واقعی اختصاص داده شود و فقط به ندرت به نمادهایی از آن موارد. گاندی در راهپیمایی معروفِ نمک در ۱۹۳۰، استادی در صحنه پردازی و اداره ی بیانِ نمادین را به نمایش گذاشت. او برای رسیدن به کناره ی دریا بیش از ۴۶۰ کیلومتر را پیاده پیمود تا قوانینِ ناعادلانه ی [انحصار] نمک را با ساده ترین عملِ ممکن بشکند: برداشتنِ مُشتی نمک از زمینِ ساحلِ دریا. اما این اغلب فراموش می شود که او داشت به سوی دریایی واقعی می رفت تا نمکی واقعی را بردارد؛ عملی که سازنده و ملموس بود و در این مورد، غیرقانونی. مشابهِ همین، راهپیمایی بزرگِ او در آفریقای جنوبی که ۱۵ سال قبل تر ا

۱. راهپیمایی مذکور در ۱۹۱۳ صورت گرفته، و راهپیمایی نمک در ۱۹۳۰ م.

صورت گرفت، فقط یک اعتراض نبود؛ او میبایست سههزار معدنچی اعتصابی و خانوادههایشان را که در آن زمان بی خانه و بی سرپناه شده بودند، به آشرام خودش نقل مکان می داد. [گاندی هر جا که می زیست، دهکده، محله یا جماعتی معنوی تأسیس می کرد. این سکونتگاه معنوی را "آشرام" می خواندند.] در این مورد نیز عمل او از نظر فنی حقوقی، خلاف قانون بود. به عبارت دیگر، هیچیک از این راهپیمایی ها صرف نمادین نبودند؛ آن ها اقداماتی بسیار ملموس و عینی بودند که ضمناً حدودی از طنین نمادین را هم داشتند. بنابراین، اگرچه نمادها می توانند حلودی از مینی و ملموس را تقویت یا تضعیف کنند، هرگز نباید جای اقدامات عینی را بگیرند.

### امکانِ سوءاستفاده از خشونت پرهیزی: آیا ممکن است خشونت پرهیزی در راه غیرحقٌ بهکار گرفته شود؟

خشونت پرهیزی درصورتی که بهدرستی پیشه شده باشد، قابلِ سوءاستفاده نیست. اگرچه متأسفانه نام شرافتمند و دل فریبِ خشونت پرهیزی ممکن است مورد سوءاستفاده قرار بگیرد که به فراوانی هم می گیرد. به عنوانِ مثال، وقتی گروهی از صاحبانِ اسلحه در کالیفرنیا امتناع شان از ثبتِ سلاحهای تهاجمی شان را "نافرمانیِ مدنی" خواندند، فراموش کرده بودند که داشتنِ سلاحی مرگبار دور ترین فاصله را از مدنیّت یا خشونت پرهیزی دارد.

همچنین ممکن است که تاکتیکهای بیخشونت (یا به بیانِ دقیق تر، تاکتیکهایی که کاربردشان در خشونت پرهیزی نیز جا دارد)

در زمینه ای غیرخشونت پرهیز به کار گرفته شوند. در ۱۹۹۱ در هند، راهپیمایانی در صدد برآمدند که وارد ایالتِ گجرات شوند تا به ساختِ سدّهایی روی رود نارمادا اعتراض کنند. فرآیندِ ساختِ این سدّها تا همان زمان صدها روستا را به زیرِ آب برده بود و عواقبِ مخرّبِ زیست محیطی و اجتماعیِ بسیاری داشت. اما مقاماتِ رسمیِ حکومتِ ایالتیِ گجرات که دلایلِ ناموجّهِ خودشان را برای پی گیریِ ساختِ سدّ داشتند، بچهمدرسهای ها را برای جلوگیری از آن راهپیمایی بسیج کردند؛ درحالی که آن بچهمدرسهای ها همزمان با انجام چنین کاری، سرودهایی درباره ی گاندی می خواندند!

پیش تر درباره ی اصلی مهم صحبت کردیم که عبارت بود از: توانایی استوار ایستادن بر اهداف بنیادی، اما سازش بر سر هر چه که غیر از آن باشد. اینک درباره ی رَویهای دیگر صحبت می کنیم که رعایت آن در تظاهرات یا سایر اقداماتِ خشونت پرهیز امروزین، یه همان اندازه اهمیت دارد. مواردی که در دو بند اخیر بهعنوانِ نمونههای سوءاستفاده از خشونت پرهیزی آوردیم نشان میدهند که چرا رعایتِ آنچه خواهیم گفت تا این حد مهم است: در یک جنشِ خشونت پرهیز، بایستی از گِل آلود کردنِ آب توسط کسانی که هنوز مدافع خشونت ورزی اند جلوگیری شود. محض نمونه، در طی جنبش مدافع خشونت ورزی اند جلوگیری شود. محض نمونه، در طی جنبش به کار بردنِ "یک کمی" خشونت اشکالی ندارد، مثلاً این جا یا آن جا شیشهای را شکستن یا مخون زبالهای را آتش زدن. آنها این کارها را تحت عنوان آنچه که "تنوع تاکتیکها" میخواندندش روا میدانستند.

کسی قضیه را از حیطه ی اخلاقی خارج کند و به مسأله از حیثِ نتیجه دادن نگاه کند (خصوصاً نتیجه دادن در بلندمدت)، واضح است که حتی "یک کمی" خشونت هم جنبش خشونت پرهیز را مبهم و دوپهلو می سازد و بنابراین ضعیفش می کند. به بیانِ دیگر، تفاوتِ بین خشونت ورزی و خشونت پرهیزی مسألهای از جنسِ تنوع و گوناگونی (مثل تفاوتِ سینه سرخها و گنجشکها) نیست. به جای آن، واقعاً این طور است که آنها متضاد هم هستند و پیامدهایی متضاد با یکدیگر دارند. این را هم علاوه کنید که خشونت پرهیزی به هیچوجه یک تاکتیک نیست، بلکه نیروی خیر زندگی است.

### نقش رنج کشیدن در ساتیاگراها

در اردوگاه تجمیع آشویتز [که به صورتِ همزمان اردوگاه کار اجباری و بعدها اردوگاه مرگ هم بود،] در ۱۹۴۲ به سبب آن که یک زندانی گریخته بود، ۱۰ زندانی لهستانی از سایرین جدا و به سلولی زیرزمینی برده شدند تا آن جا از گرسنگی جان دهند. در عین شگفتی همگان، یک زندانی دیگر پا پیش گذاشت و درخواست کرد که به جای یکی از آن مردانِ نگون بخت بمیرد. او کشیشی به نام ماکسیمیلیان کولبه ابود که اکنون با عنوانِ قدّیسِ آشویتز شناخته می شود. اگرچه او به واقع چند روز بعدتر اعدام شد، فداکاریِ الهام بخشِ او تغییری عظیم در روحیهی زندانیان ایجاد کرد. این امر احتمالاً موجب نجات صدها نفری شد که در صورتِ عدم تقویتِ روحیه، در برابرِ یأس و بنابراین (در آن شرایطِ در صورتِ عدم تقویتِ روحیه، در برابرِ یأس و بنابراین (در آن شرایطِ

<sup>1.</sup> Maximilian Kolbe

غیرقابل تحمّل) در برابر مرگ مقهور می شدند.

وقتی که منازعهای ساتیاگراها را ایجاب می کند (یعنی آنهنگام که منازعه به مرحلهی ۲ از نمودارِ ما در فصل ۳ می رسد)، می شود که کسانی فی الحال متحمّلِ رنج باشند اما تابآوریِ آنها که ناخواسته به طول هم انجامیده باشد، قلوبِ حریفانشان را تکان ندهد و بیدارشان نکند. در حقیقت اگر به این تلاشها توجّهی نشود، وضعیتی که ظالمانه است می تواند عادی و به هنجار به نظر برسد؛ انگار که فقط نمونهای باشد از این که زندگی چگونه است (بله، زندگی همین است!)، یا انگار حتی ناشی از قصورِ خودِ قربانی باشد. مصائبِ طولانیِ فلسطینیان در سرزمینهای اِشغالی، آلبانیایی تبارهای کوزوو در دهه ی ۱۹۹۰، در سرزمینهای اِشغالی، آلبانیایی تبارهای کوزوو در دهه ی میکنند را یا میلیونها نفر که امروزه در فقری بسیار شدید زندگی میکنند را ساختاری ۱۳ هستند. در این وضعیت، رنج به عوضِ آن که توسط فشار و خشونتِ آشکار تحمیل شود توسط ساختارهای اجتماعی یا سیاسیِ ناعادلانه تحمیل می شود، هرچند که این ساختارها اغلب توسط فشار یا خشونت آشکار نیز پشتیبانی می شوند.

هرگاه طوری شود که ما دیگر بیش از آن نتوانیم چنان ظلمی را تحمّل کنیم، این گزینه را داریم که در برابر رنج تحمیلیاش خودمان را همچون میلهی برقگیری سازیم تا دیگران را هشیار کنیم و به چنان وضعیتی پایان دهیم. عملِ ماکس کولبه نمونه ی چنین موردی است. همچنین، دانشجویانی که در طرح بدفرجام "رُز سفید" شرکت داشتند نیز

<sup>1.</sup> structural violence

امیدوار بودند که قبولِ چنین مخاطرهای اثبری آنچنان خواهد داشت. طرحِ "رُز سفید" علیه رژیم نازی در مونیخ در زمانِ اوج جنگ جهانی دوم ترتیب داده شد. آن دانشجویان دفتر چههایی را چاپ و پخش کردند که دعوت به مقاومتِ مبتنی بر عدمِ همکاری [با رژیم نازی] می کرد؛ اگرچه آنان درباره ی این که آن مقاومت چگونه چیزی می تواند باشد تقریباً هیچ نمی دانستند و قادر به تصوّرِ این هم نبودند که مقاومتِ مبتنی بر عدمِ همکاری فقط یک جنبه از خشونت پرهیزیِ حقیقی یا همان ساتیاگراها است. آنها می دانستند که با چیزی نزدیک به مرگ حتمی مواجهند (و در نهایت هم فقط یکی از آنها از چنین سرنوشتی گریخت)، اما چنین استدلال می کردند که، "پایانی بر وحشت بهتر از وحشتی بی پایان است." این است آن محاسبه ی اخلاقی که شاید ما در مواردِ ستم مفرط بایستی انجام دهیم.

#### اعتصاب غذا در ساتیاگراها

مرگ در خشونت پرهیزی احتمالِ وقوع کمتری دارد تا در منازعاتِ خشونت آمیز، اما همان طور که ماکس کولبه و طراحانِ "رُز سفید" نشان دادند، گاهی اوقات لازم می شود که جانمان را در معرضِ مخاطره قرار دهیم. اعتصابِ غذا، خصوصاً اعتصاب غذای نامحدود یا آن طور که گاندی می گفت "اعتصاب غذا تا سرحد مرگ" ، یکی از صورتهایی است که این نوع چاره پردازی سفت و سخت می تواند در قالب آن بروز

<sup>1.</sup> open-ended

<sup>2.</sup> fast unto death

#### ۹۰ مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

کند. اعتصاب غذا به عنوانِ بخشی از اقدام به قبولاندن در مرحله ی ۳ از یک منازعه ی خشونت پرهیز، خصوصاً اگر محتمل باشد که به مرگ خودِ آن کس که پای در این راه می گذارد منجر شود، هی تواند روشی قدر تمند برای بیدار کردنِ دیگران درباره ی ظالمانه بودنِ یک وضعیت باشد و نشانی باشد از رضای خاطرِ شما برای پذیرفتنِ هر رنجی جهت اصلاحِ آن وضعیت. هرچند، این روش می تواند به جای ترغیب و راضی کردنِ طرفِ مقابل، او را از طریق اعمال فشار و زور به تغییر رویه وادار کند که چنین امری آن را در ضدّیت با روح ساتیاگراها قرار می دهد. بنابراین اعتصاب غذا به عنوانِ کنشی ذیلِ ساتیاگراها (نه به عنوانِ عملی برای تزکیه ی نفس) فقط باید که درست به عنوانِ آخرین چاره اختیار شود و حتی در آن وقت هم فقط با رعایتِ شرایطی بسیار دقیق و معیّن بدین شرح:

● یکم، فردی که اعتصاب غذا می کند باید مطمئن شود که او شخص مناسب برای انجام این فداکاری است. این امر مستلزم آن است که فرد مهارِ امیالش را در دست داشته باشد (حتی مهار میلش به زیستن را) و نباید نفرت از حریف در انگیزش او نقشی داشته باشد.

● دوم، ایس اقدام بایستی کسانی را مخاطب قرار دهد که به احتمالِ زیاد بتوانند با ایس سختترین کنش ارتباط برقرار کنند. اگر آنها حتی چنان حدّی از ربط را احساس نکنند یا منطقِ فداکاری را درنیابند (همچنان که در جهانِ غرب اغلب این طور است)، اعتصاب غذا راهکارِ نابه جایی خواهد بود.

• سوم، اعتصاب غذا بایستی برای تحقیق هدفی واقع گرایانه طراحی شود. مطالبهای کلّی برای "صلح جهانی" یا چیزهایی شبیه به این [مثلاً درخواستِ آزادیِ همه ی زندانیان سیاسی در یک نظام تمامیت خواه - م]، اگرچه خواسته هایی شرافتمندانه اند، از طریق اعتصاب غذا قابلِ دستیابی نیستند. همان طور که تقریباً همیشه مصداق دارد، اعتصاب غذا کنند گان نتوانسته اند از پیش به جلب توجه و اثر گذاریِ قانع کننده بر پندار میلیون ها تَن از مردمان دست یابند.

● چهارم، اعتصاب غذا بایستی فقط در متن کارزاری بهراستی خشونت پر هیز به کار گرفته شود. نمونه ی اعتصاب غذای زندانیان ارتش جمهوری خواه ایرلند در زندان لانگ کِش ، هیچیک از این معیارها را برآورده نمی کرد؛ بنابراین به رغم شجاعت و فداکاری اعتصاب کنندگان، ده انسان جانشان را از دست دادند بی آن که این امر به هیچ تغییر اجتماعی مشهودی بیانجامد.

● در خاتمه، به یاد داشته باشید که اعتصاب غذا نباید در پیش گرفته شود مگر زمانی که تمام گزینه های دیگر ناکار آمد و از رده خارج شده باشند.

وقتی این مقتضیات برآورده شوند، اعتصاب غذا می تواند معجزه کند. گاندی استاد پُرآوازه ی این فنّ بود. بریتانیایی ها در ۱۹۳۲ بنا داشتند

<sup>1.</sup> Long Kesh

برای هندوهای عضو کاست' و خارج از کاست، حوزههای انتخابیِ مجزّا در نظر بگیرند؛ اما "اعتصاب غذای جانانهیِ" او موجب شد تا آنان از این امر عقبنشینی کنند. "معجزهی کلکته"ی او، یعنی اعتصاب غذایش در ۱۹۴۶ به آشوبهای فرقهای خاتمه داد؛ درحالی که پلیس و ارتش از مهار آن شورشها ناتوان بودند. با همهی این احوال، گاندی در آخرِ کار به این نتیجه رسید که بعضی از اعتصاب غذاهایش از طریق اعمالِ فشار و جبر اثر می گذاشتهاند [نه از طریق ترغیب و متقاعدسازی] و بنابراین از نقطه نظر او، ناکامی و شکستِ مجسّم بودهاند. [بهرغم آنکه با معیارهای متعارف، بهخاطرِ رسیدن به نتایج ظاهری و تأمین مطالبات، موفق محسوب می شدهاند.]

## بهدست گرفتن كنترل

ما در ساتیاگراها رنج کشیدن را برای خاطر [چشم و اَبروی!] خودش نمی خواهیم؛ در پی این هم نیستیم که مظلوم نمایی کنیم یا از خودمان شهید بسازیم. اما در عین حال، تفاوتِ عظیم بین این دو نوع رنج را درک می کنیم: I- رنج منفعلانهای که میلیون ها نفر بدون هیچ حاصل قابل توجهی متحمّل می شوند، و II- هموار کردن رنجی بر خود با رضای خاطر به منظور دستیابی به هدفی والاتر، وقتی چاره ی دیگری نباشد. این نوع اخیر تحمّل رنج است که نیروی خشونت پرهیزی را وارد و درگیر پیکار می کند؛ و همانی است که کینگ نامش را "رنج بردن بی مند و منّت" گذاشت.

نظام طبقاتی هندو - 1. caste

مبارزات خشونت پرهیز، خصوصاً در منازعاتی که تا مراحل انتهایی بهپیش رفته باشند، می توانند سخت و طوفانی بشوند. از این رو، به جاست که نکته ی بعدی را به خودمان یادآور شویم: رنجی را در نظر بگیرید که بهواسطهی تندادن به یک وضعیت ظالمانه حاصل آمده؛ همین طور، رنجی را در نظر آورید که در اثر کاربرد خشونت برای غلبه بر آن وضعیت ظالمانه پدید می آید. حالا اگر حالت سوم - يعنى خشونت پرهيزي - را با دو حالت پيشين مقايسه كنيم، ميبينيم که در بلندمدت، رنجی که در یک مبارزهی عاری از خشونت بهصورت داوطلبانه پذیرفته می شود از هر دو وضعیت پیش گفته بسیار کمتر خواهمد بود. بهعنوان مثال، اگرچه كمابيش در حدود هزار نفر طي مبارزات خشونت پرهیز برای استقلال هند جان خود را از دست دادند (خصوصاً در قتل عام آمریتسار در ۱۹۱۹)، اما در مقابل، میلیون هاکن از مردم بهعنوان قربانيان منفعل و پذيراي وضعيت ظالمانه جان باختند؛ نظیر اوضاع در طی "قحطی بنگال" در ۱۹۴۳، همان هنگام که تقریباً تمام محصول برنج کشور جهت استفاده ی ارتش بریتانیا ضبط می شد. به عنوان مثالی برای آن حالت دیگر، همان طور که کینگ خاطر نشان کرد در طی ۶ شب شورش در دیترویت مردمان بیش تری کشته شدند تا در طی ۶ سال نافرمانی مدنی در جنوب آمریکا برای حقوق مدنی سیاه یو ستان.

هنگامی که رنج کشیدن اجتناب ناپذیر شده باشد، دو قاعده ی سرانگشتی درباره ی آن وجود دارد. یکم، هرچه که زودتر و سریع تر بتوانیم فعّالانه و خشونت پرهیزانه به یک منازعه واکنش نشان دهیم، برای حلّ آن به رنج بردنِ کم تری محکوم خواهیم بود. و دوم، هرچه که بیش تر برای

### ۹۴ • مبانیِ مبارزهی خشونت پرهیز

رنج کشیدنِ داوطلبانه مهیّا باشیم، رنجِ ناخواستهی کمتری بر ما تحمیل خواهد شد.

## چه چیزهایی آموختهایم؟

خشونت پرهیزی قابلیتی ذاتی از طبیعتِ انسان است. خشونت پرهیزی فرماني اخلاقي نيست؛ و خصوصاً انتزاعي فلسفي هم نيست. خشونت پرهيزي، دست کم نوعی از آن که من در این جا ارائهاش کردهام، کارمایهای است که هم "درون" همه ی موجودات زنده فعالیت دارد و هم "بر" همه ی آنها مؤثر است. خشونت پرهیزی می تواند مثل بسیاری از نیروهای دیگر در طبیعت، شناخته شود، پیشبینی شود و تحت کنترل درآید. احتمالا مهم ترین چیزی که لازم است دربارهی خشونت پرهیزی بدانیم این است که خشونت پرهیزی عدم چیزی نیست، از جنس فقدان یا غياب نيست، بلكه نيرويسي واقعاً موجود است. خشونت پرهيزي نيروي مهر است، اگرچه گاهی اوقات ممکن است این طور به نظر نیاید. کینگ شرح داده که جنبش حقوق مدنی [سیاهپوستان] آمریکا موجب فوران خشم نشد بلکه موجب شد که "خشم به منظور اثر گذاری حداکثری، تحت نظم و انضباط ابراز شود". این انضباطی که از هدر رفتن خشمان جلوگیری و آن را ذخیره می کند، امری از جنس سرکوب کردن نیست. وقتى أن را بهدرستى اجرا مىكنيم، اين امكان را بـه خشـم مـا مىدهـد که به نیرویی آفرینش گر تبدیل شود. خشونت پرهیزی نیرویی است که بهواسطهی تغییر و تبدّل یک سائق (رانهی انگیزشی) منفی آزاد می شود. این استحالهی انرژی های منفی یا مخرّب در یک انسان فقط روند

رشدی برای همان فرد نیست؛ این امر می تواند اثر حیرتانگیزی بر حریفان داشته باشد؛ اثری که ارعاب و تهدید و سلاحها نمی توانند با آن برابری کنند. در طی انقلاب موفق "قدرت مردم" فیلیپین در ۱۹۸۶ (که فقط یک نمونه از میانِ هزارانی است که می توانیم شاهد بیاوریم) سربازان از دستوراتِ مستقیمِ مافوقهاشان سرپیچی کردند و حاضر نشدند به معترضانِ مسالمتجو شلیک کنند. در مواردِ بسیاری، آنان بهواقع با چشمانی اشکآلود و در حالِ روگردانی و تَرکِ خدمت دیده شدند.[۳۵]

کِنِتْ بولدینگ (یکی از بنیان گذارانِ پژوهشِ مدرنِ صلح) با مطالعهی ایس اثر گذاری، اصطلاحِ "قدرتِ تلفیق گر" را ابداع کرد. او این قدرت را در قیاس با دو نوع قدرتِ دیگر، یعنی "قدرتِ ارعاب" و "قدرتِ مبادله" قرار داد. [۳۶] قدرتِ تلفیق گر زمانی آزاد می شود که ما تعهّد می کنیم که به حقیقتِ همبستگی مان شهادت دهیم، حتی وقتی که حریف مان بر آن حقیقت [که همبستگی ما است] و احتمالاً بر فردفردِ ما خشونت روا می دارد. حریف، خودش را از بیخوبُن جدای از ما می بیند، درحالی که ما می توانیم آن همداستانی را ببینیم که او توانِ دیدنش را از دست داده و بنابراین می توانیم به او کمک کنیم تا او هم ببیند ش. بولدینگ خاطر نشان می سازد که نتیجه ی چنین رویکردی آن است که هر دو گروه

<sup>1.</sup> Kenneth Boulding

<sup>2.</sup> Integrative Power

<sup>3.</sup> Threat Power

<sup>4.</sup> Exchange Power

9 ٧

سرانجام به هم نزدیک تر می شوند. وقتی ما در درونِ خود، سائقهای انفاقافک را به این منظور مهار می کنیم، این "مهار" به معنی "سرکوب" یا واپسرزنی نیست. گاندی کاملاً با این فعل وانفعال آشنا بود: "من به واسطه ی تجربه هایی تلخ، درسی متعالی آموخته ام که خشم خود را محفوظ دارم. همان طور که حرارتِ مهارشده به انرژی تبدیل می شود، خشم مهارشده ی ما هم می تواند به نیرویی استحاله یابد که قادر است جهان را تکان دهد."[۳۷]

کینگ در عبارتی که پیشتر نقل کردیم (و ارزشِ تکرار دارد) به این فرآیندِ استحاله قدری وضوحِ بیشتر میبخشد آنجا که می گوید کنش گرانِ حقوقِ مدنی خشم را مهار کردند و بهمنظورِ اثرگذاریِ حداکثری، آن را تحتِ نظموانضباط رها ساختند. در پرتوِ این شرح به به به به به جو جالب توجهی مشخص می شود که نیروی خشونت پرهیزی در اندرونِ ما نهفته است و در انتظار است که رها شود. لازمهاش آن است که ما تمایل به عمل کردن از موضعِ خشم یا ترس را کنترل کنیم. رانههای انگیزشی (یا همان سائقهای) منفی نظیرِ خشم یا ترس، اگر به شکلهای خام و نپرورده شان ابراز شوند یکپارچگیِ مردمان را متلاشی می کنند و آنان را به صورتِ تکه و پاره های جدا از هم درمی آورند. اگر ما "خشونت پرهیزی" را به عنوانِ نیرویی آزاد شده در اثرِ تغییر و تبدّلِ ما "خشونت پرهیزی" را به عنوانِ نیرویی آزاد شده در اثرِ تغییر و تبدّلِ یک سائقِ منفی (نظیرِ ترس یا خشم) تعریف کنیم، قضیه ی عکسِ آزاد شان به صورتِ خام، بایستی به عنوانِ "خشونت" شناخته شوند.

۱. Drives "سائق" در متون روانشناسی به معنای "سوق دهنده"

#### شیوهای برای بودن

با توجه به آنچه تا این جا بیان شد، خشونت پرهیزی یک انتزاع اخلاقی یا یک تجرید فلسفی نیست. همچنین، خشونت پرهیزی فقط مجموعه ای از تاکتیکها و یا یک روش صِرف هم نیست. مردمانی در مبارزه برای آزادی شان تحوّلاتِ عظیمی را پدید آورده اند صرفاً به سبب آنکه مشی مسلّحانه را نپذیرفته اند. همان طور که یک معترضِ یمنی در سال ۲۰۱۲ به یکی از دوستانِ من گفت، "آنها نمی توانند ما را شکست بدهند چرا که ما تفنگهایمان را در خانه باقی گذاشته ایم!" البته دگرگونی های عمیق تر و ماندگار تری رخ می دهند اگر که ما نفر تمان را در خانه باقی بگذاریم. ا

من امیدوارم که این کتاب مقادیری از روشنبینی برای متبحّر شدن در این شگرد را فراهم کرده باشد. همین که در این فنّ مهارت یافتیم، می توانیم خشونت را در جهانِ امروزمان با خوشبینیِ بیشتر [به امکانِ رفع آن] و قابل مبارزه تر ببینیم. هر گونه خشم، در حُکمِ ماده خامِ اولیهای است برای خشونت پرهیزی! (چه آن خشم توسط رسانههای همگانی برانگیخته شده باشد، یا توسط نابرابریهای فاحش در اقتصادمان، یا توسط هرچیزِ دیگر.) ابرازِ خشم در شکلِ خامِ آن معادلِ هدر دادنِ آن

خیلی ها خشونت پرهیزی را به عنوانِ یک تاکتیک می پندارند که وقتی هیچ گزینه ی بهتری نداشته باشند بایستی اتخاذ شود؛ چون هرگونه

۱. با گذشتِ زمان، به نظر میرسد آن معترضِ یمنیِ مسالمتجو جزءِ اقلیت بوده باشد؛
 اما وضعیتِ فاجعهباری که در پیِ اتخاذِ مشی ِ مساّحانه توسط اکثر گروهها در یمن پدید
 اَمده اتفاقاً مؤیّدِ محتوای مفاهیم این سطور از طریقِ برهانِ خُلف هستند! -م.

خشونتی از سوی آنان، با سرکوبِ بسیار شدید مواجه می شود یا چون آنان خیلی رُک و پوست کنده، سلاحهای لازم را ندارند. آنان اغلب حقِ بازگشتن به خشونت ورزی را اگرکه [از طریقِ خشونت پرهیزی] موفق نشوند برای خود محفوظ می دانند. خشونت پرهیزی هر روز با اقبالِ بیش تری مواجه می شود و می تواند شجاعتی بیش از خشونت ورزی نیاز داشته باشد. مزیّتهای رویکردِ خشونت پرهیز هرچه که باشد، امیدوارم این را روشن کرده باشم که اگر آن را به عنوانِ یک اصل و به عنوانِ شیوهای برای بودن در جهان اختیار کنیم [و نه یک تاکتیکِ صِرف]، شیوهای برای بودن در جهان اختیار کنیم [و نه یک تاکتیکِ صِرف]، می توانیم بسیار فراتر از این ها برویم که تاکنون رفته ایم.

در ایس رویکرد، خشونت پرهیزی راهکاری نیست که ضعیفان به آن متوسّل شوند، بلکه بهراستی نوعی از توانمندی را می طلبد که کمیاب است. خشونت پرهیزی اجتناب از چیزی نیست بلکه درگیرکردنِ نیرویی واقعاً موجود در پیکار است. این نیرو یا قدرت "موجود" تر و موجود تر می شود، به هر میزان که بیش تر بتوانیم بدونِ نفرت عمل کنیم و [در درون مان هم] بدونِ نفرت باشیم؛ به هر میزان بیش تر که بتوانیم بدون آرزوی هیچ آسیبی برای کسانی، در برابرِ آنچه انجام می دهند ایستادگی کنیم؛ و به هر میزان که بیش تر بتوانیم به بیانِ گاندی "خصومت را کنیم؛ و به هر میزان که بیش تر بتوانیم به بیانِ گاندی "خصومت را منحل کنیم و نه خودِ متخاصمان را."[۲۸] به طریقی که هنوز درنمی یابیم چه طور، این جهان بینی و طرزِ تلقی می می کوییم خشونت پرهیزی فقط یک استراتژی نیست، به این وقتی می گوییم خشونت پرهیزی فقط یک استراتژی نیست، به این معنا نیست که داشتنِ استراتژی لازم نباشد. همان طور که دیده ایم، این به هیچوجه صادق نیست. اما خشونت پرهیزی مشخصه ای استثنایی دارد

که نظامی گری یا خشونت ورزی نمی توانند مدّعی آن باشند، و آن این است كه: تحقّق بخشيدن به اصول، درعين حال، استراتري نتيجه بخش نیز هست. برخلاف خشونت ورزی که ما در آن روی این ایده ی مأيوس كننـده حسـاب مي كنيم كـه روشهاي باطـل مي تواننـد تأمين كنندهي نتیجهای به حق باشند، در خشونت پرهیزی ما مجبور نیستیم که بین انجام کار درستِ اخلاقی و کاری که بیشترین نتیجهبخشی را دارد، یکی را انتخاب كنيم. اين دو در بلندمدت يكچيز هستند. بهعنوان مثال، اگر شما از مجال تحقير كساني بگذريـد صرفـاً چـون بـه ايـن اصـل اخلاقي اعتقاد دارید که همگان مُحقّ به برخورداری از عزّت و احتراماند، این امر به شما راهبردی می بخشد که تقریباً بی بُرو و برگرد، آنان را به شما نزدیکتر میسازد. همان طور که برندهی جایزهی صلح نوبل، آدولفو پرز اسکوئیول بیان کرده است، "مبارزهی خشونت پرهیز ارزشهایی که درنهایت بناست به آن ها راه ببرد را با تمهید پیشاپیش آن ها درون خود همان رونـدِ تغییـر، رواج میدهـد. بدینسبب است کـه خشـونتپرهیزی صلح را از طریق جنگ اشاعه نمی دهد؛ تالاش نمی کند که سازندگی را از طریق ویرانگری محقّق سازد."[۳۹]

# جنبشی در حالِ فراگرفتنِ سرتاسرِ جهان

گاندی در ۱۹۳۹ نوشت که، "خوشبینی من مبتنی است بر اعتمادم به امکاناتِ بالقوّه نامحدودِ هر فردِ انسانی در پروردنِ خشونت پرهیزی. هرچه که بیش تر خشونت پرهیزی را در وجودِ خود رشد دهید، واگیریِ

<sup>1.</sup> Adolfo Perez Esquivel

بیش تری پیدا می کند تا آن جا که محیط پیرامونی شما را در خود بپوشاند، و همین طور تا یک وقتی در آینده، چهبسا که سرتاسر جهان را فرابگیرد."[۴۰] در سالهایی که از تحریر این عبارات توسط گاندی گذشته است، اگرچه سالیانِ پُرخشونتی وجود داشته، جهان درعینِ حال بهراستی آغازِ چنان خیزشی را شاهد بوده است. در واقع، تخمین زده می شود که اکنون بیش از نیمی از جهان در جوامعی زندگی می کنند که به طرزی قابل توجه تحتِ تأثیرِ جنبشی خشونت پرهیز قرار گرفتهاند.[۴۱] تاریخ مدرنِ خشونت پرهیزی توسط چند تغییرِ کیفی مساعدت شده است که بالقوّه کمکهای بسیار بزرگی در امرِ "فراگرفتنِ سرتاسرِ جهان" محسوب می شوند. یکم، ما داریم می آموزیم که هر فرهنگی روشهایی میتوانند در بسترِ یک مبارزه ی خشونت پرهیز مُمتدّ، بسیج شوند و به حرکت درآیند. محض نمونه، مردمان بومی که نقشی حیاتی در منازعاتِ زیستمحیطی ایفا می کنند، دارند بینِ خودشان به سازماندهی و شبکه سازی می پردازند.

دوم، ما اکنون می دانیم که خشونت پرهیزی در شرایطی که یک تکرهبر پُرجَذَبه موجود نباشد (که در اغلب مواقع چنین است) می تواند عملیاتی و محقق شود. علاوه بر این، جنبشها می توانند از طریق مداخلات گروههای صلح یا کمکهای تخصصی از بیرون، به نحو قابل ملاحظهای تقویت شوند. از این گذشته، آن چه که در میان همهی پیشرفتها شاید مهم ترین مورد باشد این است که: مردم به نحوی

1. charismatic

که سابقه نداشته دارند یاد می گیرند که چهطور تجربههای حاصل از موفقیتها و شکستهای جنبشهای خودشان را به دیگران هم بیاموزند. برای مثال می توان به جنبش آتپور اشاره کرد که طی قیامی موفق در سال ۲۰۰۰، رئیس جمهور اسلوبودان میلوشویچ ارا از قدرت ساقط کرد. [چند سال بعد،] "مرکز کنشها و راهبردهای پیشرفتهی خشونت یر هیز "۲ مبارزان باتجربهی آتیور را به مصر و کشورهای دیگری فرستاد که با منازعات مشابهی مواجه بودند.

سوم، از زمان گاندی و کینگ به این سو، اکثر جنبشهایی که به هر نحو خشونت پرهيز شدهاند (و تعدادشان هم زياد است) تقريباً منحصر به رُكن انسدادي (اعتراضي) بودهاند؛ نظيرِ امواج پي درپي قيامها در اروپای شرقی که "انقلابهای رنگی" نامیده شدند و "بهار عربی" که [تقريباً دو دهه بعد در غرب آسيا و شمال آفريقا] در پي آمد. [به خاطر دارید که جنبشهای خشونتپرهیز بایستی از هر دو رُکن اساسی "سازنده" و "انسدادي" يا همان اعتراضي برخوردار باشند.] چندتايي از جنبش ها هم تقريباً به صورت انحصاري "سازنده" بودهاند؛ بزرگترين و برجسته ترین نمونه از چنین جنبش هایی MST در برزیل است (یا "جنبش کارگر بیزمین") که برای دهها هزار خانواده، زمین و طریقهی امرار معاش فراهم كرده است و در طي اين روند، جوامعي محلّي پديد

<sup>1.</sup> Otpor

Slobodan Milosevic . 7- رئیس جمهور یوگسلاوی آن زمان که بخش مسلّط حاكميتياش همين صربستان امروزين بود.

<sup>3.</sup> the Center for Advanced Nonviolent Actions and Strategies

<sup>4.</sup> Landless Worker Movement

آورده؛ امّا راه خلاقانهای برای درآمدن جلوی اربابانِ زمیندار و برآمدن از پسِ مقاومتِ آنان پیدا نکرده است. بهجز استثنائاتی انگشتشمار - نظیرِ انتفاضهی اولِ فلسطین (۱۹۹۳–۱۹۸۷) – ما کارزارِ مستمرّی ندیده ایم که مشابه مبارزاتِ استقلالِ هند، بتواند در هر دو جنبهی "سازنده" و "انسدادی" فعالیت کند و شیوهای برای تصمیم گیریِ راهبردی در اینباره داشته باشد که چهموقع انسدادی باشد و چهموقع سازنده.

بااین همه، آگاهی فزایندهای درباره ی این امکان در حالِ شکل گیری است. آن نوع جنبش، جنبشی است مبتنی بر پیشرویِ متوالی از توانمندسازیِ فردی، تا برنامه ی سازنده، و تا ساتیاگراها زمانی که لازم باشد (که به احتمالِ زیاد لازم خواهد شد). زمانی که آن نوع جنبش یک بار دیگر رخ دهد، می توانیم شروع به دیدنِ قدرتِ تمام عیارِ خشونت پرهیزی در دگرگون کردن جهانمان کنیم.[۲۲]

و دستِ آخر [بهعنوانِ موردِ چهارم]، علم جدید بهنحوِ چشم گیری از تأکید بر ماده گراییِ عقلانی (و آن جدا از هم بودن و بی معنا بودنی که چنین نظرگاهی مستلزمِ آن است) به سویِ تصویری قوی بنیه تر از طبیعتِ انسان و از جهان تغییرِ جهت داده است که به طرزِ غیرمترقبهای با سنّتهای خِردِ جاودان هم ساز است. این تصویر از همدلیِ ذاتی و همکاریِ ذاتی که هم توسط علم تأیید شده است راه را برای روایتی فرهنگی هموار می کند که در آن، خشونت پرهیزی همان قدر مهمانِ ما بشود که خشونت اکنون هست (هرچند که ما شاید

۲. Rational - اصطلاحی که متأسفانه سالیانِ درازی است توسط حامیانِ فردگراییِ افراطی (خصوصاً در حوزه ی اقتصاد) مصادره و از معنای حقیقی خود تهی شده است. طبق تعریف آنان، عملی "عقلانی" است که بهرهمندیِ فرد از مواهب مادی را به حدّاکثر برساند - م.

#### ۱۰۴ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

مهمان ناخوانده بدانیمش.).

گاندی زمانی نوشت، "آنان که جذبِ خشونتپرهیزی می شوند، باید تجربه و آزمایشِ آن را شروع کنند." با گذشتِ هر سال این امر واضح تر می شود که بقای زندگی بر روی زمین ممکن است یکسره در معرضِ خطر باشد. امیدوارم نگاهی اِجمالی به تاریخ و ظرفیتِ خشونتپرهیزی که در این جا ارائه دادم، با وجودِ همهی مختصر بودنش به این کار بیاید که نشان دهد: هرچند که خشونتپرهیزی مستلزم تلاش و فداکاری خواهد بود، می توانیم آن را به عنوانِ قدرتی برای تغییر دادنِ مسیرِ سرنوشتِ انسان به سوی آرمانی متعالی تر به کار گیریم. این گریزناپذیر ترین [، ضروری ترین و شاید جذّاب ترین] چالشِ گیریم. این گریزناپذیر ترین [، ضروری ترین و شاید جذّاب ترین] چالشِ زمانهی ما است.

## نکاتِ به یاد ماندنی: منبعی دمدستی

"خشونت پرهيزي قانون گونهي ما [يعني نوع بشر] است."

"آنچه ساتیاگراها در چنین مواردی انجام میدهد پسرزدن خِرَد نیست بلکه رهاسازیِ آن از سکون است و تثبیتِ تسلّطِ آن بر تمایلاتِ فرومایهای نظیرِ تعصّب، نفرت و امثالِ آنها. به بیانی دیگر که می تواند متناقض نما تلقّی شود، ساتیاگراها خِرَد را به بردگی نمی گیرد، بلکه مجبورش می کند که آزاد باشد."

صورت بندي مسأله در اين نوع نگرش، در قالبِ "من عليه شما" نيست بلكه "من و شما با هم عليه مشكل" است.

باید تلاش کنیم که هرگز نه کسی را تحقیر کنیم و نه تحقیر را بپذیریم؛ چرا که این امر برای همگان خسارتبار است.

هرقدر بیش تر انسانیتِ حریف تان را موردِ ملاحظه قرار دهید، به گونهای ثمر بخش تر می توانید با ظلم او بستیزید.

#### ۱۰۶ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

"عدمهمكاري واقعى، عدمهمكارى با تباهكارى است، نه با تباهكار."

تمام خشونتها در اثر ناکامی یا امتناع از شناسایی دیگری به عنوانِ انسانِ تمام و کمال آغاز می شوند. از این رو، دستیابی ریشه دارتر به خشونت پر هیزی بایستی بیدارسازیِ مجدّدِ انسانیّتِ حریف را شامل شود.

مراقبه بر انسانی تر شدنِ دریافتهای ما تأثیر بزرگی می گذارد.

خشونت پرهیزی قدرتی است که از طریق تغییرِ شکل و استحالهی یک سائق (رانه ی انگیزشی) منفی آزاد می شود.

من بهواسطه ی تجربه هایی تلخ، درسی متعالی آموخته ام مبنی بر این که خشم خود را مهار بزنم. همان طور که حرارت مهارشده تبدیل به انرژی می شود، به همان صورت خشم مهارشده ی ما می تواند به نیرویی استحاله یابد که قادر است جهان را تکان دهد. بیایید فراموش نکنیم که رهاییِ فردیِ خودِ ما از خشم، ترس و امثال این ها در اثر ممارستهای خشونت پرهیزانه، دستاوردِ کوچکی نیست.

"چیزهایی که برای آدمها اهمیت اساسی دارند توسط منطق خشکوخالی بهدست نمی آیند بلکه بایستی از طریق به جان خریدن رنج کسب شوند ... اگر میخواهید چیزی حقیقتاً مهم را محقق کنید نباید فقط منطق را اقناع کنید، بایستی قلبها را نیز تکان دهید."

تا هرجا که مقدور باشد کنش "سازنده" را اختیار کنید و فقط زمانی کنش "انسدادی" (یا همان اعتراضی یا مقابلهجویانه) را برگزینید که ضروری باشد.

گاندی ادامه ی حکمرانی بر هند را برای بریتانیایی ها ناممکن کرد، اما این را برای آنان ممکن کرد که بدون نفرت و بدون تحقیر بیرون بروند.

"مردم خشونت پرهیزی را به مدّتِ یک هفته امتحان میکنند، و وقتی از آن "نتیجه" نمی گیرند، به سمتِ خشونتی بازمی گردند که قرنهاست نتیجه نداده است."

### ۱۰۸ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

پُرتعداد بودن گاهی او قات ضروری است، اما روشن بودنِ هدف و تعهّد به آن همیشه ضروری اند.

اگرچه نمادها می توانند اقداماتِ عینی و ملموس را تقویت یا تضعیف کنند، هرگز نباید جای اقدامات عینی را بگیرند.

هرچه که زودتر و سریعتر بتوانیم فعّالانه و خشونتپرهیزانه به یک منازعه واکنش نشان دهیم، برای حلّ آن به رنجبردنِ کمتری محکوم خواهیم بود.

هرچه که بیش تر برای رنج کشیدنِ داوطلبانه مهیّا باشیم، رنجِ ناخواستهی کم تری بر ما تحمیل خواهد شد.

در خشونت پرهیزی، ما مجبور نیستیم که بینِ انجامِ کارِ اخلاقی و کاری که بیش ترین نتیجه بخشی را دارد، یکی را انتخاب کنیم.

[ - و چند جمله هم به انتخاب مترجم!]:

کنش گرِ خشونت پرهیز سعی بر آن دارد که هرگز چشماندازِ توافق و آشتیِ محتمَل را از دست ندهد و برای او بسیار مهم است که "خصومت را از میان بردارد، نه خصم را."

"بهترین راه برای از بین بردنِ یک دشمن این است که او را دوستِ خود سازیم."

[کینگ، خطاب به حریفان] "در مواجهه با توانایی شما در تحمیل رنج، ما از طریقِ توانایی مان در تحمّلِ رنج است که با شما برابری خواهیم کرد."

"خشونت پرهیزی راهکاری نیست که ضعیفان به آن متوسّل شوند، بلکه به راستی نوعی از توانمندی را می طلبد که کمیاب است. خشونت پرهیزی اجتناب از چیزی نیست بلکه در گیرکردنِ نیرویی واقعاً موجود در پیکار است."

"مبارزهی خشونت پرهیز ارزشهایی که درنهایت بناست به آنها راه ببرَد را با تمهید پیشاپیشِ آنها درونِ خود همان روندِ تغییر، رواج می دهد. بدین سبب است که خشونت پرهیزی صلح را از طریق جنگ اشاعه

## ۱۱۰ • مبانی مبارزهی خشونت پرهیز

نمی دهد؛ تلاش نمی کند که سازندگی را از طریق ویرانگری محقیق سازد."

"واقعیت این است که ساتیاگراها طراحی نشده تا مقصد بیرونی خاصی را فتح کند یا حریف را از پا درآورد، بلکه طراحی شده تا نیروهایی را به جریان اندازد که نهایتاً به موازنهای جدید راه می برند. در چنین راهبردی، کاملاً امکان پذیر است که تک تک همه ی مصافها را ببازیم و با این حال، برنده ی کل پیکار باشیم."

پُرشماری افراد در ساتیاگراها مهم است، بهجز مواقعی که مهم نباشد[!].

### بادداشتها

[۱]- نشریهی هاریجان، سپتامبر ۱۹۳۶. گاندی در اصل ترجمهای از عبارتی متداول را ارائه می کرد که در ادبیات حماسی هندی و آثاری ahimsa, paramo : دیگر یافت می شد و آن عبارت این بود که: dharma که یعنی "خشونت پرهیزی قانونِ بَرین است" و اصلِ بنیادینِ حافظ و نگهدارنده ی عالم است.

[۲]- نشـریهی کریسـچن پیسمِیکـر تیمـز (Christian Peacemaker)، مـرور وقایع سـال در فوریـه ۲۰۱۰– ۳۱ (اکتبـر ۲۰۱۰).

[۳]- یافتنِ رئوسِ کلّیِ این "دانش جدید" با رشته و شاخههای متعدّدی که دارد و به سرعت هم در حالِ تکمیل شدن و جایگزین شدن است، کارِ دشواری است. برای نقطه ی آغازی در این باره، وبسایتِ مرکزِ مِتا را mettacenter.org

(۱۹۹۶) Andrew Young, A Way Out of No Way -[۴] ،نشــويل: توماس نلسـون).

[۵]- بسیاری از این شواهد توسط جِرِمی ریفکین (Jeremy Rifkin) در کتاب تمدیّن همدلانه (The Empathic Civilization) گردآوری شده است (نیویورک: پنگوئن/تارچر، ۲۰۰۹).

[۶]- مارتیس لوتسر کینگ جونیور، گام بلند به سوی ازادی: ماجسرای مونتگمسری (Stride toward Freedom: The Montgomery Sto-) مونتگمسری (ry) (نیویسورک: هارپسر اَنـد بسرادرز، ۱۹۵۸).

[البته كينگ در نقل قول مذكور از عبارت "مقاومتِ منفى" استفاده كرده است كه گاندى بسيار زود بهسببِ غلطانداز بودنش آن را كنار گذاشت- مترجم.]

[۷]- به عنوانِ نمونه، فیلمِ مستندِ شارپ با عنوانِ اَنجا که نفرت هست (Where There Is Hatred) را ببینید (ماریکنول، نیویورک: ماریکنول ورک کردن مبارزه ی خشونت پر هیز ورک پروداکشِنز، ۱۹۹۰) یا کتابِ اَغاز کردن مبارزه ی خشونت پر هیز (Waging Nonviolent Struggle) از او را بخوانید (بوستون: انتشارات پورتر سارجنت، ۲۰۰۵).

[۸]- خوانندگانِ علاقمند می توانند تاکتیکهای بسیاری را در بخشِ دومِ اثرِ کلاسیکِ جین شارپ (Gene Sharp) با عنوان سیاستِ مبارزه ی اثرِ کلاسیکِ جین شارپ (The Politics of Nonviolent Action) بیابند (بوستون: انتشارات پورتِر سارجنت، ۱۹۷۳)، اگرچه از منظری پای بند به اصول اخلاقی، چندتایی از ۱۹۸ تاکتیکِ او کمابیش نامناسب محسوب می شوند؛ نظیرِ آنهایی که اسبابِ بی آبرویی ِ حریف را در بر دارند. برای وضعیتهایی که تا آن حد سخت نیستند و همگیِ ما در طول زندگی با آنها مواجه می شویم، تکنیکهای ارتباطِ بی خشونت که در کتابِ مارشال روزنبرگ (Marshall Rosenberg) با عنوان ارتباط بدون

خشونت: زبان زندگی (-Nonviolent Communication: A Lan) یافت می شوند بسیار مفیدند. (انسینیتاس، کالیفرنیا: (ویسو of Life) یافت می شوند بسیار مفیدند. (انسینیتاس، کالیفرنیان نشر پادِل–دَنسِر). [ایس کتاب در ایران با ترجمه ی کامران رحیمیان توسط نشر اختران منتشر شده است – م.]

[۹]- موهانداس كارامچاند گاندى، هند سواراج يا حكمراني ميهني هندى (Hind Swaraj or Indian Home Rule) (احمداً باد، گجرات: ناواجيوان، ۱۹۳۸)، ۷۰.

[۱۰]-م.ک. گاندی، ساتیاگراها در آفریقای جنوبی (احمدآباد: ناواجیوان، ۱۹۲۸)، ۴۳۳.

[۱۱]- استاوتون لیند (Staughton Lynd) و آلیس لیند (Alice Lynd)، خشـونتپر هیزی در آمریکا (ماریکنول، نیویورک: اُربیس، ۱۹۹۵)، ۳۹۹.

[۱۲]- شــورايى بــراى تشــكيل پارلمـانِ مذاهــبِ جهـان، اعلاهيــهى بهســوى اخــلاق جهانى (Declaration toward a Global Ethic) (شــيكاگو: شــورايى بــراى تشــكيل پارلمان مذاهــب جهـان، ۱۹۹۳)، ۵.

[۱۳]- ن. ک. بـوز (N. K. Bose)، ویراسـتار، منتخبـی از آثـار گانـدی (احمداَبـاد، گجـرات: ناواجیـوان، ۱۹۴۸)، ۲۲۱.

[۱۴]- حدیث جابر، ۱۴۹۷.

[۱۵]- م. ک. گاندی، "مقاومتِ خشونت پرهیز"، در قطار به سوی واردها (Wardha)، ۵ آوریل، ۱۹۴۲، در مجموعه آثارِ مهاتما گاندی، ۸۲ شماره ی ۱۹۹.

[۱۶]- رالف سامی (Ralph Summy)، "خشونت پرهیزی و مسألهی دشمنِ به غایت بی رحم"، پاسیفیک ریویو ۶، شماره ی ۱ (مه ۱۹۹۴): ۲۵-۱.

[۱۷]- ایس تمریناتِ ۵گانه اساسِ راهبرد کارزار کامل مبتنی بر قواعد خشونت پرهیزی هستند که تحتِ عنوانِ "نقشه ی راهِ متا" (Roadmap) پیشنهاد شده است. (رجوع شود به /roadmap).

[۱۸]- ما مراقبه ی گذر (passage meditation) بدان صورت که توسط "سری اکناث ایسواران" (Sri Eknath Easwaran) آموزش داده شده را پیشنهاد می کنیم. easwaran.org را ببینید و یا به کتاب الکترونیکِ ما با عنوانِ مراقبه برای بانیانِ صلح (Meditation for Peacemakers) در این جا مراجعه کنید:

mettacenter.org/research-education/publications

[یادآوری می شود که این توصیه از سوی مؤلف است و نسخه پردازان
فارسی – از جمله مترجم – ارتباطی با محتوای توصیه ندارند.]

[۱۹]- جان مالكيـن (John Malkin)، "در بوديسـم متعهّد، صلح با شـما شـروع مى شـود،" شـاهبالاسـان (Shambala Sun) (جولاى ۲۰۰۳).

[۲۰]- م. ک. گاندی، هند جوان (Young India) ، ۱۱ مه، ۱۹۳۱

[۲۱]- پیاره لعل (Pyarelal) و سوشیلا نایار (Sushila Nayar)، در آینه ی گاندی جی (Gandhiji's Mirror) (آکسفورد: مجموعه های هند آکسفورد، ۲۱۳)، ۲۱۳.

[۲۲]- برای مثال، آزمایش معروف "غار دزدان" را ملاحظه کنید که در الست: مُظفر شریف (Muzafer Sherif) این جاها شرح داده شده است: مُظفر شریف (Common Predicament) (بوستون: هاوفتون در مخمصه ی رایج (The)، و مظفر شریف و همکاران، ازمایش غار دزدان (۱۹۶۶)، و مظفر شریف و همکاران، ازمایش غار دزدان (Robbers Cave Experiment) (وسلیان، اُهایو: انتشارات دانشگاه وسلیان، ۱۹۶۱).

[توجه دارید که "غار دزدان" اسم خاص پارکی بود که آزمایش در آنجا انجام می شد. ترجمه نکردن اسامی خاص از یک جهت معضلاتی ایجاد می کند، ترجمه کردنشان از جهتی دیگر!]

[۲۳]- پیارهلعل و سوشیلا نایار، در آینهی گاندی جی، ۲۶۸.

[۲۴]- سواد دجانی (Suad Dajani)، "ایستادگیِ خشونتپرهیز در سرزمینهای اشغالی: یک ارزیابی مجدّدِ انتقادی،" در استفن زونیس

[۲۵]- بهترین مکان تهاترِ اطلاعات درباره ی جنبشِ رو به رشد برای عدالت ترمیمی restorativejustice.org است.

[در آینده از "عدالتِ ترمیمی" و از اهمیتِ آن بیشتر خواهم گفت. علی الحساب اگر علاقمندِ آشناییِ بیشتر با این مقوله ی بسیار مهم بودید می توانید "کتاب کوچک عدالت ترمیمی" نوشته ی هوارد زهر به ترجمه ی حسین غلامی را مطالعه فرمایید که توسط انتشارات مَجد منتشر شده است – مترجم.]

[۲۶]- اخبار هند (India News)، یکم اکتبر، ۱۹۹۴، ۱۱.

[۲۷]- برای شرح کاملی درباره ی آنچه من "اثربخشی" میخوانمش در برابر نتیجه بخشی ساده، رجوع کنید به فصل ۴ از مایکل ن. نیگلر، در The Search for a Nonviolent) جست و جوی آینده ای بی خشونت (Future)، ویراست دوم. (ناواتو، کالیفرنیا: نیو وُرلد لایبرری، ۲۰۰۴).

[۲۸]- آرنولـد توینبی (Arnold Toynbee)، ۱۹۶۰، "سهم هنـد در یکپارچگـیِ جهـان"، سـخنرانیهای یادبـود [مولانـا ابوالـکلام] آزاد.

[۲۹]- درجشده در پِتراک. کِلی (Petra K. Kelly)، سبز اندیشیدن! مقالاتی دربارهی محیطزیستگرایی، رفع تبعیض علیه زنان و خشونت پرهیزی (Thinking Green! Essays on Environmen- فرشونت پرهیزی (talism, Feminism and Nonviolence) (برکلی، کالیفرنیا: دانشگاه کالیفرنیا، ۱۹۹۴).

[٣٠]- اریکا چنووِث (Erica Chenoweth) و ماریا جِی. استِفان (Maria J. Stephan) چر ایستادگی مدنی نتیجهبخش است: منطق راهبردی مبارزهی خشونت پرهیز (The Strategic Logic of Nonviolent Conflict) (نیویورک: انتشارات دانشگاه کلمبیا، ۲۰۱۱).

[۳۱]- ناتان استولتزفاس (Nathan Stoltzfus)، مقاومت قلبه (-P۳] ناتان استولتزفاس (Sistance of the Heart)، فیلمی (دبلیو. دبلیو. دبلیو. نورتون، ۱۹۹۶). فیلمی را که بر اساس این داستان ساخته شده توصیه نمی کنم زیرا در راستا و به نفع جنسی نگری به شیوه ی هالی و و دی، تأثیر گذار بو دنِ خشونت پر هیزی را از قلم انداخته است.

[۳۲]- (ویراستاران) استِفِن زونیس، لِستِر آر. کرتـز، و ســـارا بــث اشِــر، جنبش هــای اجتماعـی خشـونت پرهیز، ۱۵۱.

[۳۳]- هنـری دیویـد ثـورو (Henry David Thoreau)، "مقاومـت در برابـرِ حکومـتِ مدنـی" در (ویراسـتار) جِفـری اس. کرِیمِـر (Jeffrey S.) (Cramer فنری د. ثورو: نوشته (Cramer فرو: نوشته (Cramer فرو: دانشگاه ییل، ۲۰۱۳)، ۱۵۷–۱۵۶. این جُستار بعدها با عنوان در بابِ وظیفه ی نافرمانی مدنی مشهور شد. مشخص نیست که آیا ثورو به واقع هرگز این عنوان دومی را به کار برده یا خیر.

[این جستار به فارسی در قالبِ کتابی کم حجم با عنوانِ "نافرمانی مدنی" با ترجمه ی غلامعلی کشانی توسط نشر قطره منتشر شده و دارای مقدمه ها و ملحقاتی ارزشمند و خواندنی است -م.]

[۳۴]-م. ک. گاندی، ساتیاگراها در آفریقای جنوبی، ترجمه ی وی. جی. دسایی (V. G. Desai) (احمدآباد، گجرات: بنگاه نشرِ ناواجیوان، ۱۹۵۰).

[۳۵]- استِفِن زونیس، "خاستگاههای قدرت مردم در فیلیپین"، همان منبع مندرج در یادداشت [۳۲]، ۱۵۷-۱۲۹.

[۳۶]- کِنْتْ بولدینگ (Kenneth Boulding)، سے چہرہی قدرت (The Three Faces of Power) (نیوبری پارک، کالیفرنیا: انتشارات سیج، ۱۹۸۹).

[۳۷]-م.ک. گاندی، هند جوان، پانزدهم سپتامبر، ۱۹۲۰.

را ببینید.  $[ abla mathbb{m} ]$  یادداشت شماره  $[ abla mathbb{m} ]$ 

[۳۹]- آدولفو پرز اسکوئیول (Adolfo Perez Esquivel)، مسیح در پانچو: معرفی نامه ای بر مبارزاتِ خشونت پرهیز در آمریکای لاتین (Christ in a Pancho: Testimonials of the Nonviolent) (نیویورک: اُربیس بوکس، ۱۹۸۴)، (Struggles in Latin America).

[۴۰]- م. ک. گاندی، هاریجان، ژانویه ۲۸، ۱۹۳۹.

[۴۱]- رجوع کنید به ریچارد دیتس (Richard Deats)، "گستره ی جهانی خشونت پرهیزی فعال"، در والتر وینک (Walter Wink)، ویراستار، داه، دره صلح است (Peace Is the Way)، (ماریکنول، ماساچوست: اُربیس بوکس، ۲۰۰۰). و از آن زمان تا به حال موارد بسیاری رخ داده است!

[۴۲]- مرکز "متا"، طرح نقشهی راه (Roadmap Project) را دقیقاً به mettacenter. همین منظور پدید آورده است. برای اطلاعات بیش تر org/roadmap را ببینید.

# سپاس گزاری

من از این خرسندی منحصربهفرد بهرهمند شدهام که شب عید شکرگزاری ۲۰۱۳، چند کلمهای در تشکر از بسیار کسانی که در پدید آوردن این کتاب به من کمک کردهاند بنویسم. پیش از هر چیز، اجازه مى خواهم هم چون هميشه سپاس و احترام عميقم را به آموزگارم "سرى اكناث ايسواران" (Sri Eknath Easwaran) تقديم كنم. بدون او، من نه آگاهمی و نه قوّت قلب لازم برای نوشتن چیزی دربارهی خشونت پرهیزی و یا دربارهی گاندی را نمی داشتم. همین طور قدردانی و احترام عمیقم را نسبت به عشق و حمایت از سوی خانوادهی معنوی ام تقدیم می دارم که تا انتهای این روند با من بودند و یاریام کردند. همچنین میخواهم از همگان در مركز متا (Metta) تشكر كنم، خصوصاً از استفاني وَن هـوک (Stephanie Van Hook) کـه خـود را بهصورتـی خسـتگیناپذیر وقف مركز "متا" كرده است. بدون از خود گذشتگي و آگاهي او بعيد بود "متا" بتواند آن چیزی بشود که امروز شده است. از آنا لینبرگر (Anna Leinberger) سپاس گزارم که نسخهای بسیار درهموبرهم از طرحی سردستی و اولیه از آنچه بنا بود مبانی مبارزهی خشونت پر هیز بشود را زیرزیرکی به دفتر انتشارات برت-کهلر رد کرد. این کار او منجر شد به رضایت بخش ترین تجربهای که من تاکنون با یک ناشر داشتهام. اگرچه برت-کُهلِر (Berret-Koehler) خودش گونهای از یک خانواده است، مايلم از مدير عامل آن جيوان سيواسوبرامانيام (Jeevan Sivasubramaniam) تشكر كنم. او مدتها پيش دريافت كه شايد من چیزی برای افزودن به آرمان آنها -"ساختن جهانی که همگان را بهرهمند می سازد" - داشته باشم. از ویراستارِ مستقلّ، تاد مانزا (Manza )، همکارِ پروژه ایِ انتشارات سپاس گزارم که وقتی نسخه ی پر از عبارات غیرسلیسِ مؤلف به گردنش افتاد، با چنین مهارتی این کتاب را از آن پدید آورد. [البته از دیدگاهِ مترجمِ فارسیِ اثر، تاد مانزای ویراستار علاوه بر سپاس نیاز به "همدردی" هم دارد؛ چراکه راستوریست کردنِ عباراتِ مایکل نیگلِر با آن نوعِ منحصربه فردِ درهمریختگی شان، خودش باید یکی از مصادیقِ جدّیِ "رنج کشیدن" - که از ملزوماتِ ساتیاگراهاست - محسوب شود!] هرگونه لغزشی که باقی مانده باشد، بهرغم کار ماهرانه ی دست اندرکاران بوده است، و نه درنتیجه ی آن.

# منابعی برای خواندن و دیدن بیش تر

### كتابها

- آکرمن، پیتر، و جک دووال (-Vall (More Powerful: A Century of Nonviolent Conflicts نیرویسی قدرتمندتر: قرن مبارزات خشونت پرهیز. (More Powerful: A Century of Nonviolent Conflicts نیویسورک: نشر سَنت مارتین، ۲۰۰۰.

- ایسواران، اکناث (Easwaran, Eknath). انسانی به نام گاندی (ایسواران، اکناث (Gandhi the Man). پتالوما، کالیفرنیا، نشر نیلگیری، ۱۹۹۷. [ایسن کتاب به فارسی با عنوان "راه عشق: داستان تحول روحی مهاتما گاندی" با ترجمه ی شهرام نقش تبریزی توسط انتشارات ققنوس منتشر شده است - م.]

- ایسواران، اکناث (Easwaran, Eknath). سرباز بی خشونت اسلام: بادشاه خان - مردی به قامت کوهستانهای سرزمینش. (Nonviolent بادشاه خان - مردی به قامت کوهستانهای سرزمینش. Soldier of Islam: A Man to Match his Mountains- Bad-(shah Khan) پتالوما، کالیفرنیا، نشر نیلگیری، ۱۹۸۴.

[ایس کتاب به فارسی با عنوان "سرباز بی خشونت اسلام: بادشاه خان، مردی به عظمتِ کوههای زادگاهش" با ترجمه ی سروش پارسا توسط نشر رز منتشر شده است -م.]

- بارتکووسکی، ماسییِژ (Bartkowski, Maciej). بازیابی تاریخ خشونتپرهیز: ایستادگی مدنی در مبارزاتِ ازادیخواهانه. (-Recov ering Nonviolent History: Civil Resistance in Liberation (Struggles) بولدر، کُلُـرادو: لیـن ریینـر، ۲۰۱۳.

- پرابهو، آر. ک. (Prabhu, R. K) و یـو. آر. رائـو (U. R. Rao). آراء و افـکار مهاتما گانـدی (The Mind of Mahatma Gandhi). احمدآباد، گجـرات: ناواجیـوان، ۱۹۶۰. (مـن ایـن مجموعـه را کـه بهخوبی هم تقسیم موضوعـی شـده، از هـر نظر بهتریـن در نوع خـود میدانم.)

- چنووِث، اِریکا، و استفان، ماریا جی (Stephan, Maria J ). چرا ایستادگی مدنی نتیجهبخش است: منطق (Why Civil Resistance Works:). نیویسورک: نشر (The Strategic Logic of Nonviolent Conflict). نیویسورک: نشر دانشگاه کلمبیا، ۲۰۱۱.

- رابرتـز، آدام (Roberts, Adam)، و تيموتـى گارتـن اُش (Roberts, Adam)، و تيموتـى گارتـن اُش (Garton Ash). ايسـتادگي مدنـى و سياسـت قـدرت: تجربـهى مبـارزهى خشـونتـپرهيز از گانـدى تابـه امـروز (-Civil Resistance and Pow-) خشـونتـپرهيز از گانـدى تابـه امـروز (-Politics: The Experience of Non-violent Action from . ۲۰۰۹). اکسـفورد: دانشـگاه اَکسـفورد، ۲۰۰۹).

[ایس کتاب به فارسی با عنوان "مقاومت مدنی و سیاستِ قدرت: تجربهی کنشِ بدون خشونت از گاندی تا کنون" با ترجمهی مسعود

مرادی جورابی توسط نشر دیبایه منتشر شده است. (امید است در نوبتهای بعدی انتشار آن، بازبینی اساسی از بابت بهبود متن و جهات فنی نشر آن صورت گیرد.) – م.]

- زونیس، استفن (Zunes, Stephen)، لِستِر آر. کرتـز (Zunes, Stephen)، ویراسـتاران؛ (Sarah Beth Asher)، ویراسـتاران؛ (R. Kurtz Nonvi-)، اجتماعی خشـونت پر هیز: چشـماندازی جغرافیایی (clent Social Movements: A Geographical Perspective). مالـدن، ماساچوسـت: انتشـارات بلکـول، ۱۹۹۹.

- ستالتزفاس، ناتان (Stoltzfus, Nathan). مقاومت قلبها: ازدواج Resistance of). متارخی و اعتراض روزنشتراسه در اَلمان نازی (the Heart: Intermarriage and the Rosenstrasse protest in (Nazi Germany). نیویورک: نورتون، ۱۹۹۶.

- شارپ، جین (Sharp, Gene). \*سیاستِ مبارزهی خشونت پر هیز (The Politics of Nonviolent Action). بوستون، پورتر سارجنت، ۱۹۷۳.

[ایس کتاب به زبان اصلی در ۳جلد انتشار یافته است. جلد اول آن به فارسی تحت عنوانِ "قدرتِ نرم و عدمِ خشونت" به ترجمهی سید رضا مرزانی توسط انتشاراتِ دانشگاه امام صادق منتشر شده است. جلد دوم آن که شامل تکنیکهای مبارزهی خشونت پرهیز است، تا جایی که مترجم اطلاع دارد به فارسی بهصورت رسمی منتشر نشده، اما شارپ

پس از این کتاب، کتابها و جزوات متعددی در اینباره منتشر کرده که ترجمه ی فارسی آنها در اینترنت قابل دستیابی است؛ از جمله ۱۹۸ روش برای مبارزه ی خشونت پرهیز - م]

- كينگ، مارتين لوتر، جونيور (King, Martin Lurher, Jr). عهد اميد: نوشته ها و سخزانی های اصلی مارتين لوتر كينگ، جونيور (A) اميد: نوشته ها و سخزانی های اصلی مارتين لوتر كينگ، جونيور (Testament of Hope: The Essential Writings and Speeches مارير مِلوين واشنگتن. (of Martin Luther King, Jr). به ويراستاري جِيمز مِلوين واشنگتن. امان فرانسيسكو: هارپر سان فرانسيسكو، ۱۹۹۱.

- گاندی، راجموهان (Gandhi, Rajmohan). گاندی، مردمانش، و امپراتوری (Gandhi, His People, and the Empire). برکلی: دانشگاه کالیفرنیا، ۲۰۰۸. (احتمالاً بهترین زندگینامهی همهجانبه دربارهی گاندی).

- گانـدی، م. ک. (Gandhi, M. K). همـهی مردم بر ادرنـد (Gandhi, M. K). احمد آباد، گجـرات: ناواجیـوان، ۱۹۶۰.

[ایس کتاب به فارسی با عنوان "همه مردم برادرند" با ترجمه ی محمود تفضلی توسط مؤسسه ی انتشارات امیر کبیر منتشر شده است. البته کتاب را خود گاندی ننوشته بلکه منتخب موجزی است از کتابها، مقالات، مصاحبه ها و نطق های گاندی که به سفارش یونسکو گردآوری شده است - م.]

- گانـدی، م. ک. (Gandhi, M. K). ندگی نامـهی خو دنو شـت: داسـتان تجربههای من با حقیقت (Gandhi, M. K). تجربههای من با حقیقت (Experiments with Truth). ترجمـهی مهادِو دِسـایی. بوسـتون: نشـر بیکون، ۱۹۲۷.

[ایس کتاب به فارسی از اواسط دهه ی ۱۳۳۰ شمسی با عناوینی متفاوت منتشر شده، از جمله با عنوان "سرگذشت من" به ترجمه ی مسعود برزین. بازنشری از آن در سالهای اخیر با عنوان "گاندی (سرگذشت مهاتما گاندی) – داستان تجربههای من با راستی" توسط نشر ثالث منتشر شده است. در عین ارزش فراوان زندگی نامه ی خودنوشت، خواننده ی علاقمند توجه داشته باشد که این زندگی نامه به زبان اصلی در سال ۱۹۲۵ منتشر شده و بنابراین وقایعی که طی ۲۳سال آتی تا سال ۱۹۴۸ رخ دادهاند و بخش بسیار مهمی از زندگی گاندی هستند را در بر نمی گیرد. در عین حال متنی بسیار دلکش و دوست داشتنی به قلم خود گاندی است – م.]

- گانـدى، م. ک. (Gandhi, M. K). هنـد سـواراج يـا حکمرانـي ميهنـي هنـد (Hind Swaraj or Indian Home Rule). احمداَبـاد، گجـرات: ناواجيـوان، ۱۹۳۸.
- گاندی، م. ک. (Gandhi, M. K). ساتیاگراها در آفریقای جنوبی (-Sa-). ترجمه ی وی. جی. دسایی، احمدآباد، گجرات: ناواجیوان، ۱۹۵۰.
- گانـــدى، م. ک. (Gandhi, M. K). ســو گندها و این هــا (Gandhi, M. K

Observances). بركلى، كاليفرنيا: بركلى هيلز، ١٩٩٩).

- لیند، ستاوفتون (Lynd, Staughton) و آلیس لیند (Alice Lynd). خشونت پر هیزی در آمریکا: تاریخی مستند (مریکا: تاریخی در آمریک). ماریکنول، نیویورک: اُربیس، ۱۹۹۵.

- ماهونى، ل. (Mahoney, L) و ل. اگورن (Mahoney, L). محافظان بى سىلاح: همراهىي بين المللى بىراى حمايىت از حقوق بىشىر (Bodyguards: International Accompaniment for the Protection of Human Rights). وست هارتفورد، كانكتيكت: كوماريان،

- مکمانوس، فیلیپ (McManus, Philip) و جِرالد شلاباخ (McManus, Philip)؛ (ویراستاران). پابر جایی سر سختانه: مبارزهی خشونت پر هین در آمریکای لاتین (Relentless Persistence: Nonviolent Action). یوجین، اُرِگن: انتشارات ویپف اَند استاک، ۲۰۰۴.

- نِیگلِر، مایکل (Nagler, Michael). در جستوجوی آیندهای بی خشونت (The Search for a Nonviolent Future). ویراستِ دوم. ناواتـو، کالیفرنیـا: نیـو وُرلـد لایبـرِری، ۲۰۰۴.

- وینک، والتر (Wink, Walter)، ویراستار. راه، راه صلح است: مقالاتی Peace Is the Way: Writ-) درباره ی خشونت یر هیزی از انجمن آشتی

ings on Nonviolence from the Fellowship of Reconciliation. نیویـورک: اُربیس، ۲۰۰۰.

# راهنماهای آموزش و سازماندهی

- گالتونگ، یوهان (Galtung, Johan). دگر گون کردنِ منازعه با روشهای مسالمت آمیز: روش استعلا (Peaceful Means: The Transcend Method). نیویورک: سازمان ملل متحد، ۲۰۰۰.

- مویر، بیل (Moyer, Bill). برنامه ی مبارزاتیِ جنبش: چارچوبی راهبردی که ۸ مرحله ی جنبش های اجتماعیِ موفق را شرح می دهد The Movement Action Plan: A Strategic Framework De-) (scribing the Eight Stages of Successful Social Movements). ۱۹۸۷. به صورتِ برخط در این آدرس در دسترس است: historyisaweapon.com/defcon1/moyer-map.html

- مویسر، بیسل (Moyer, Bill)، جسوآن مَکآلیستبر (Moyer, Bill)، ماری لو فینلی (Mary Lou Finley)، و استیون سسویفر (ter)، ماری لو فینلی (ven Soifer)، پدیسدآور دن دمو کر اسسی: الگوی MAP برای سسازمان دهی بدیش هسای اجتماعی (Organizing Social Movements). گابریسولا آیلند، بریتیش کلمبیا:

نيو سوسايتي پابليشرز، ۲۰۰۱.

- هانتر، دَنیِل (Hunter, Daniel). راهنمای آموزش کنش مستقیم (-Di). راهنمای آموزش کنش مستقیم (-Di) (rect Action Training Manual الکترونیک در این آدرس در دسترس است:

trainingforchange.org/node/637

(منابع عدیده ی دیگری نیز در trainingforchange.org در دسترس هستند، از جمله "برنامه ی آموزشی میانجی گریِ خشونت پرهیز طرفِ ثالث" این مرکز.)

### تاكتيكها

علاوه بر فهرستِ کلاسیکِ جین شارپ [مبنی بر ۱۹۸ روش برای کنشِ خشونت پرهیز]، اکنون این منبع را ببینید: اندرو بوید (Boyd Beautiful Trouble: A Textbook for Revolu. برای انقلاب (-tion). نیویورک و لندن: اُ آر بوکس، ۲۰۱۲. همچنان که درباره ی شارپ همه ذکر کردیم، غالبِ مواردِ مطرح شده در این اثر (اما نه همه ی آنها) قابل پیاده سازی با مقاصدِ خشونت پرهیزانه هستند.

# برخى ويدئوها

# مستندهای تاریخی از قیامهای خشونت پرهیز اخیر.

- نیرویسی قدرتمندتر (A Force More Powerful). یـورک زیمرمان (York Zimmerman)، مـروری بـر چنـد جنبـش مقاومـت و قیامهایـی کلیـدی در سـه قسـمت. فیلـم و کتـاب، هـر دو از طریـق "مرکـز International Center for Non-) عبـن المللـی مبارزه ی خشـونت پرهیز" (violent Conflict) قابـل تهیـه هسـتند.

- پاییس آوردنِ یک دیکتاتور (Bringing Down a Dictator). یـورک زیمرمـان (York Zimmerman)، ۱۰۰۲-۲۰۰۱. دربـارهی سـاقط کـردنِ رئیس جمهور میلوشِـویچ از قدرت توسـط خیزشِ دانشـجوییِ آتپور (Otpor) در صربسـتان در سـال ۲۰۰۰ است.

- دعاکن شیطان به جهنّم برگردد (Pray the Devil Back to Hell). پَشِن ریور فیلمنز، ۲۰۰۹. داستان الهام بخش خیرش موفق زنان در لیبریا، که منجر به جواین نوبل برای لیماه گبُوی (Leemah Gbowee) و کسانی دیگر شد.

- و نهایتاً: [هرچند که البته این یک فیلم مستند نیست] گذدی (Gandhi). کلمبیا پیکچرز، ۱۹۸۲. اثری تکاندهنده و در اغلبِ قسمتهایش بسیار دقیق. فایل شنیداری سخنرانی من در شرح آن را می توانید اینجا بشنوید:

mettacenter.org/research-education/audio-resources-mp3/

- [ویک پیشنهاد هم از طرف مترجم: فیلم Invictus به کارگردانی کلینت ایستوود با بازی مورگان فریمن (در نقش نلسون ماندلا) و مَت دمون (در نقش کاپیتان تیم ملی راگبی آفریقای جنوبی) محصول ۲۰۰۹، فیلمی حقیقتاً تأثیرگذار است که در طی داستان آن - بدون آن که مستقیماً دربارهی زندگی یا عقاید نلسون ماندلا باشد - بخشهایی مهم از نوع نگرش و شیوهی رهبری ماندلا به تصویر کشیده می شود. اگر ندیده باشیدش، واقعاً حیف است.]

### بر روی شبکهی اینترنت

عملاوه بر مراکز خصوصی همچون gandhiserve.org و عملاوه بر مراکز خصوصی همچون hifoundation.net دولت هند اخیراً منابع تقریباً کاملی از مجموعهی گستردهی آثاری از گاندی و دربارهی گاندی را در این جا به صورتِ برخط گذاشته است: gandhiheritageportal.org.

جامع ترین منبع درباره ی کارزارهای خشونت پرهیز، مربوط به گذشته باشند یا حالِ حاضر، عبارت است از "پایگاه داده ی جهانیِ کنش خشونت پرهیز" nvdatabase. به آدرسِ Global Nonviolent Action Database)، به آدرسِ swarthmore.edu که در کالج سوارثمور و تحت مدیریت پروفسور جورج لیکی (George Lakey) میزبانی می شود.

نوشتهها و بلاگهای منظم درباره ی خشونت پرهیزی در آدرسهای popularresis ،wagingnonviolence.org زیر در دسترس هستند: tance.org، دوستانی برای جهانی خشونت پرهیز (fnvw.org)، مؤسسه ی پژوهش و آموزش مارتین لوتر کینگ، جونیور، استنفورد (.mettacenter.org)، و البته، mettacenter.org.

### دربارهی نویسنده



مایکل نیگلر یکی از معتبرترین دانشوران و مدافعان خشونت پرهیزی در سطح جهانی است. او استاد ممتاز ادبیات کلاسیک و تطبیقی در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی است. نیگلر در همان دانشگاه "برنامهی مطالعات صلح و ستيزه" را بنيان گذاشته كه اكنون يكي از گستردهترينها در نوع خود در آمریکای شمالی است. او همچنین بنیانگذار و رئیس "مرکز متا (Metta) برای خشونت پرهیزی" و نویسنده ی کتاب بحران معنوی ما (Our Spiritual Crisis) و نیـز کتـاب در جسـتوجوی (The Search for a Nonviolent Future) ایندهای بی خشونت است که این آخری جایزهی کتاب سال آمریکا در سال ۲۰۰۲ را دریافت كرده و به چند زبان ترجمه شده است. مقالات او در نشریهی وال استریت جورنال و جاهایی دیگر منتشر شده و او بیش از ۳۰ سال است که دربارهی خشونت پرهیزی، مراقبه و صلح جهانی سخنرانی میکند و می نویسد. نیگلر رئیس هیأت مدیرهی "تلاشگران صلح" و از بنیان گذاران پیشگام "نیروی صلح خشونت پرهیز" است که اکنون ارائه دهنده ی جهانی سرویس حافظ صلح خشونت پرهیز است و در میندانائو، سریلانکا، سودانِ جنوبی و بسیاری مناطقِ خطرناکِ دیگر، برای "حفظِ زندگی بشر و ارتقاء حقوق انسان" بهعنوان شخص ثالث بي طرف و متعهد به روشهای خشونت پرهیز فعالیت کرده یا در حال فعالیت است. بااینهمه، مشغلهی اصلیِ امروزِ مایکل، "مرکز متا برای خشونت پرهیزی" است. او در ۱۹۸۲ این مرکز را همراه با کسانی دیگر تأسیس کرد. متا (Metta) کتاب، فیلم، پستهای وبلاگی و مفادِ دیگری تولید میکند و نیز پروژهی "نقشهی راه" (Roadmap) برای یک راهبردِ جامعِ خشونت پرهیز را پدیدآوری و اداره میکند؛ همراه با اجرای عقبنشینیها[ی نظامی]، و پخش برنامههای رادیویی از "رادیو پارادایم صلح" به صورتِ یکهفته در میان از KWMR در پوینت ریس (کالیفرنیا).

در میان جوایز دیگر، مایکل "جایزهی بینالمللیِ جامنالعل باجاج" برای "ترویجِ ارزشهای مشربِ گاندی در خارج از هند" را نیز در سال ۲۰۰۷ دریافت کرد.

مایکل یکی از شاگردانِ "سری اکناث ایسواران" (-Sri Eknath Eas) بنیان گذارِ "مرکز مراقبهی کوهستانِ آبی" است (waran ) بنیان گذارِ "مرکز مراقبهی کوهستانِ آبی" است (org). او از ۱۹۷۰ در آشرام این مرکز در مارین کانتی زندگی کرده و مُجری و مبلّغ برنامههای آنان در زمینه ی "مراقبه ی گذر" است.

[توجه: ازآنجایی که این معرفی در سال ۲۰۱۳ تنظیم شده، پیشنهاد می شود خواننده ی گرامی روزآمد کردنِ اطلاعاتِ مندرج در آن از طریق منابع دیگر را مدّ نظر قرار دهد - م.]

## شاید برای فردا

مطالعه در حوزه ی خشونت پرهیزی ابتدا از آن جهت برایم اهمیت یافت که معضل شخصی ام بود. در خُرده فرهنگی بالیده بودم که خشونت نه فقط از عناصر اساسی آن بلکه جزء ارزشها و ابزارهای دائماً جاری اش بود. به لحاظ گونه ی شخصیتی نیز برای پروردن آن کاملاً مستعد بودم. با گذشت زمان، مواجهه ی مستمرّم با عوارض عدیده و جبران ناپذیر ناشی از این امر، نهایتاً موجب شد تا بالاخره روزی احساس نیاز کنم به شناخت و کنکاش درباره ی این معضل بزرگ شخصی. به سبب علائق اجتماعی ام، دیری نیایید تا این تلاشِ خُردِ نظری به حوزه ی "خشونت پرهیزی اجتماعی ام تسری یابد. در عین حال، تا مدتها از ارائه ی عمومی اندوختههای اندک و صرفاً نظری ام در این حوزه اکراه داشتم. چه ضدّ تبلیغی بالاتر از از این برای خشونت پرهیزی، که بی صلاحیتی چون من بخواهد در مقام تبین برای خشونت پرهیزی، که بی صلاحیتی چون من بخواهد در مقام تبین بارای خشونت پرهیزی، که بی صلاحیتی چون من بخواهد در مقام تبین بارای به آید!

هرچه زمان می گذشت، بیش از پیش با تلنبار شدن خشم اجتماعی مواجه می شدیم و احساس خطر بسیار جدّی از این بابت نیز دَمافزون می شده می شد؛ و من بیش از پیش با این هشدار از سوی دوستانی مواجه می شدم که فلانی، دارد دیر می شود. هر کس که بتواند حتی فقط از حیث نظری پیکر نحیف اندیشه ی خشونت پرهیزی اجتماعی را مختصر تیماری بدارد، باید که چنان کند؛ مهم نیست که اثرش چقدر کوچک باشد. حتی مرتبهای با خطاب عتاب آلود دوستی مواجه شدم که: این وظیفه است برای همهی

ما. هرگز نخواهی توانست خودت را بهخاطر کوتاهی دربارهی آن ببخشی.

#### \* \* \*

تصور کنید در پیاده رو در حالِ راه رفتن هستید. کمی مانده به تقاطعی برسید که آن جا بناست مسیرتان ۹۰ درجه به سمت راست بچرخد و ادامه یابد. چند قدم مانده به تقاطع، صدایی می شنوید؛ انگار کسی دارد عابران را خطاب می کند: "... بروید طرف ورزش، ... بروید طرف دانش، ... بروید طرف هنر، ... ." هنوز به منشأ صدا دید ندارید. شاید ورزشکاری باشد، یا دانشوری، یا هنرمندی، که دارد دیگران را دعوت به مسیر خود می کند. به زاویه ی تقاطع می رسید و به پیاده روی سمت راست می پیچید. حالا دید دارید؛ امّا از دیدن صحنه جا می خورید! معتادی را می بینید که در اوضاعی نزار کنار جوی افتاده و در عین حال دستش را به سوی هر عابری، هر جوانی که رد می شود می گیرد و چنین خطابش می کند که: قسمتان می دهم ... طرف اعتباد نیایید ... بروید طرف ورزش ... بروید طرف دانش ... بروید دانش ... بروید طرف دانش ... بروید دانش ... بروید دانش ... بروید طرف دانش ... بروید طرف دانش ... بروید داند شد. ... بروید دانش ... بروید داند بروید دانش ... بروید داند بروید بروید داند بروید داند بروید داند بروید داند بروید داند بروید بر

انتظار نداشتید آن دعوت کننده ی به سلامت، خودش در چنین وضعی باشد. مگر نه آن است که چنان دعوتی مثلاً توسط یک ورزشکار نمونه وار بسیار اثر گذار خواهد بود؟ اما همان موقع دو جوان از کنارتان رد می شوند و می شنوید که یکی شان دارد به دیگری می گوید: ... امّا این هم دردکشیده است ها!

من اگر از خشونت پرهیزی اجتماعی می گویم، نه به هیچ عنوان از آن بابت است که صلاحیتی عملی دربارهاش داشته باشم، نه از موضع آن ورزشکار یا دانشور یا هنرمندی که دعوت به مسیر خویش کند، بلکه موضعم موضع آن بی سلامتِ بی صلاحیتی است همچون آن معتادِ مثالین، که فقط شاید به این درد بخورد که عبرتی باشد از جهت مخالف، چرا که رنج آن بی سلامتی را با گوشت و پوست و استخوانش دریافته است.

#### \* \* \*

در حوزه ی مبارزه ی خشونت پرهیز به کم تر متنی برخورده ام که هم به اندازه ی این کتابچه نکات اساسی مهم و متعددی را مطرح کرده باشد و هم در عین حال، بسیار مطالبی داشته باشد که با آن ها موافق نباشم و قابل نقد جدّی بدانمشان. دقیقاً به همین دلیل، ظرفیت های این متن را دست مایه ای ارزنده برای اندیشه ورزی، گفتگو و تعامل فکری در این حوزه می انگارم.

مایکل نیگلر بر بعد معنوی مبارزه ی خشونت پرهیز تأکید دارد؛ از این رو ارجاعاتش در متن بیشتر بر گاندی و کینگ متمرکز است. نویسندگان دیگری (نظیر اریکا چنووث)، مبارزه ی خشونت پرهیز را از منظری عملگرایانه می نگرند. در یک رویکرد عملگرایانه، از نلسون ماندلا به عنوان شخصیتی عملگرا و عرفی به همان اندازه می توان آموخت که از گاندی و کینگ. (این در حالی است که در این کتابچه، نام ماندلا فقط یک بار و آن هم به صورتی فرعی آمده است.)

به لحاظ نظری، شخصاً پاهایم بسیار بیش از آنچه در این متن مطرح شده روی زمین است! در جوامعی که میخواهند مسیر مبارزهی خشونت پرهیز را در پیش بگیرند، لزومی (و حتی ربطی) نمیبینم که هرکس هنگام مواجهه با سارق اتومبیلش با او دست بدهد و جویا شود

که اگر پولی لازم دارد، لطفاً بگوید و رودربایستی نکند! (مثالی که نیگلر در بخش یکم آورده.) یا به نظر می رسد امروزه کمتر کسی در میان موافقان مبارزه ی خشونت پرهیز، با این بخش از نگرش گاندی موافق باشد که در صورت تهاجم متجاوزان به کشور، صرفاً بایستی از طریق عدم همکاری و مشلاً با فراهم نکردن آب برای متجاوزان (که در متن بخش دوم آمده) با آنان مقابله کرد. در عین حال، به نظرم بحث مبارزه ی خشونت پرهیز و لزوم نگرش همدلانه و اهمیت "دیگری" در آن، ربطی به فیزیک کوانتوم ندارد (نیگلر آن را شاهد مثالی بر مجزّا نبودن چیزها از هم می آورد.) بحث مبسوط در این مقوله های مهم می تواند بسیار مفید و زاینده باشد؛ در عین حال که به مجال و موضعی بس فراخ تر از این مختصر نیاز دارد.

از سوی دیگر، نقاط قوت و نکات مثبت همین متن چنان بود که حقیقتاً حیف دانستم محتوای آن از دسترس فارسی زبانان به دور باشد؛ از شرایطی که برای انتخاب "اعتصاب غذا" به عنوان یک کنش لازم است گرفته تا اهمیت کنش ها و برنامه های "سازنده" در جنبش های اجتماعی (در کنار کنش های اعتراضی). اگر قرار بود در میان دلایل مثبت عدیده، فقط یک دلیل را برای لزوم و اهمیت ترجمه ی این متن انتخاب کنم، آن یک دلیل وجود عنوان "برنامه ی سازنده" در بخش چهارم این کتاب می بود؛ همان مقولهای که واتسلاف هاول نیز در "قدرت بی قدرتان" بر اهمیت آن تأکید می کند (در قالب ایجاد نهادها و ساختارهای موازی)؛ همان مقولهای که گاندی آن را به قوی ترین شکل خود مطرح کرد و به کار گرفت؛ و همان که اریکا چنووث در مقالات و کتابهایش، غفلت از کار گرفت؛ و همان که اریکا چنووث در مقالات و کتابهایش، غفلت از

#### \* \* \*

کتاب اریکا چنووث با عنوان "ایستادگی مدنی؛ آنچه هرکس باید بداند" (Civil Resistance; What Everyone Needs to) باید بداند" (Know منتشر شده در سال ۲۰۲۱، کتابی است بسیار مهم و بهروز، که بسیاری از مقولاتی را به نحوی ارزنده، با دیدگاهی عملگرایانه و پژوهش مدار طرح کرده که اغلبشان موضوعات داغ بسیاری از مباحثات امروزین ما هستند. ترجمه ی آن را به مترجمان و ناشران علاقمند پیشنهاد می کنم، به هرکس که از دستش برآید.

#### \* \* \*

در شرایطی که خشم فروخورده ی جامعه به نقطه ی بحرانی و نزدیک به انفجار رسیده، قابل درک است اگر سخن از مبارزه ی خشونت پرهیز به حاشیه رانده شود. من امّا عمیقاً معتقدم که مسیر خیر و شکوفایی آینده ی مردمان ایران تنها در گرو درک اهمیّت، جدیّت و استمرار مبارزه ی خشونت پرهیز است. شاید کسانی این نوع تلاشها را در این شرایط، مشابه کار آن نوازندگانی بدانند که بر عرشه ی یک کشتی در حال غرق شدن، تا آخرین لحظات همچنان به نواختن ادامه می دهند. من البته امیدهایی بس بیش از اینها دارم، اما اگر چنان باشد هم، مطمئن هستم جندان دور نخواهد بود آن روزی که جوانانی پرمایه از این مرز و بوم، مجموعه ی آن نُتهای نواخته را بازیابی، بازسازی و کشف رمز کنند، و هوشمندی های نسلی خاص خودشان، راهی برسازند که طی آن همگان بروانند بدانند که: چگونه کشتیای بسازیم و چگونه ناوبریاش کنیم که بتوانند بدانند که: چگونه کشتیای بسازیم و چگونه ناوبریاش کنیم که

# ۱۴۲ • مبانیِ مبارزهی خشونت پرهیز

مدام در معرض خطر غرق شدن نباشد!

پس اجازه بدهید بر همان عرشهی در حالِ فرو رفتن، همچنان سازهایمان را کوک کنیم، و همچنان بنوازیم؛ شاید برای فردا.

فرهاد میثمی پاییز ۱٤۰۱ زندان رجایی شهر "خشونتپرهیزی راهکاری نیست که ضعیفان به آن متوسّل شوند، بلکه بهراستی نوعی از توانمندی را می طلبد که کمیاب است. خشونتپرهیزی اجتناب از چیزی نیست بلکه درگیر کردنِ نیرویی واقعاً موجود در پیکار است." اینها را مایکل نیگلر، کنش گرِ شناخته شده ی صلح نوشته است. او در این جا الگویی گام به گام برای استفاده ی خلاقانه از خشونتپرهیزی ارائه می دهد. استفاده از خشونتپرهیزی به چه منظور؟ بهمنظورِ مواجهه با هر مُعضلی و به منظورِ برپاساختنِ جنبشهای تحوّل خواه که قادر به بازسازیِ جامعه از اساس و بنیاد آن باشند.

نیگلر برخی اشتباهاتِ تاکتیکیِ خاص را شناسایی میکند که مبارزاتِ خشونت پرهیزِ ناموفّق (نظیر تظاهراتِ میدانِ تیانانمن و اعتراضاتِ "شِخال") مرتکب شدهاند. او همچنین ایستادگیهای خشونت پرهیزِ موفق از اطراف و اکنافِ جهان را روایت میکند، که مثالی از آلمانِ نازی نیز در میانِ آنها هست؛ و نشان میدهد که خشونت پرهیزی چیزی بیش از یک تاکتیک است؛ خشونت پرهیزی شیوه ای برای زیستن است که همه ی عرصه های زندگی ما را غنا می بخشد.

"شىناختنِ خشونت پرهيزى بهعنوانِ نيرويــى كــه درونِ همهى ما حاضر اســت، كليــدِ بهكار گرفتنِ أن اســت در زندگىهــاى خودمـان و در حيـاتِ مشــوّشِ جهانمـان. ايـن كتابــى اســت كوچك امًا بسـيار قدرتمند كه شــما را بهطـرزى حيرتانگيــز تكان خواهــد داد!"

بيل مككيبن (Bill McKibben) - مؤسسِ 350.org و نويسندهى "نفت و عسل" و "زوالِ طبيعت"

"مایکل نِیگلِر توانسته در صفحاتی کمشمار، عصارهای از خِرَد کنشگران، پیامبران و نظریهپردازانِ اجتماعی را گردآوَرَه، بهنحوی کـه بهشـدّت آموزنده، آسـانفهم و عمیقاً تکاندهنده اسـت."

رَبُسى مايسكل لرنسر (Rabbi Michael Lerner) - سـردبير *Tikkun و رياســتِ شـبكه*ى ترقّىخواهــانِ معنــوى (NSP)

"فقط مایکل نِیگلِر می تواند چنین پرونده ی مستدل و ترغیب کنندهای درباره ی خشونت پرهیزی پدید اَوَرَد، در همان هنگام که بصیرتهایی عمیت و جدید، گنجینهای از فرزانگی و توصیههایی کاربردی در جریانِ کار بهدست میدهد."

ار مکا چنووث (Erica Chenoweth) - استاد حقوق بشر و امور بینالملل در هاروارد و نویسنده ی "ایستادگی مدنی؛ آنچه هرکس باید بداند"